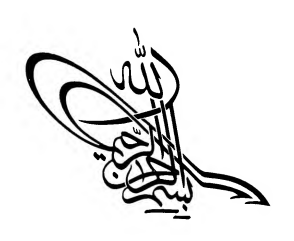
# چُفوق عنیر لالمین المین المین

نابس زوم**نالی ن حسکین اولیکا پڑ** 

ٷٳۺٙٳێڟڹٷٳڮٵڸۻ۬ٵڵۣڮٳ ٶؘڶۿٵڮؽۏؽٵٳێؽڸڎؿؿٵڸۮۊڣٵڸڋٷؽٵڵٳؽؽ ٳڵٳڲۼؙڹٵۼؿۺؙٵڵڞۼٷڎؿؽ

٩٢٤١هـ



ج**قوق** غیر لمی مین فیلاد الایت لام



#### ك وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، ١٤٢٨هـ

#### فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

العايد ، صالح بن حسين

حقوق غير المسلمين في بلاد الإسلام. / صالح بن حسين العايد، الرياض، ١٤٢٨هـ

۹۶ ص – ۲۱ X ۱۶ سم

ردمك ۱۱۱۱-۳۹-۹۷۸ ۹۷۸

١ – أهل الذمة أ – العنوان

1571/1771 ديوي ۹ ر۳ ۲۵

رقم الإيداع: ١٤٢٨ / ١٤٢٨ ردمك ۱-۱۱۲-۳۹-۳۹۹۸ و ۹۷۸

> الطبعة الرابعة **۱٤۲۹هـ - ۲۰۰۸م**

#### المقدمة

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على رسولنا محمّد ابن عبدالله، وعلى آله وأصحابه أجمعين. أمّا بعد:

فالإسلام دين رحمة للنّاس أجمعين، قال الله تعالى: ﴿هَذَا بَصَائِرُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴿ الْجَاثِية : ٢٠] وفيه المخير للعالمين: للمؤمنين به، ولغير المسلمين، ويدرك ذلك كلّ ذي عين بصيرة، ولا يجحد فضله إلا من جهل حقيقته، أو كان من المستكبرين، قال الله تعالى: ﴿ ذَلِكَ الدّينُ الْقَيّمُ وَلَكِنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴿ يَكُنُ اللَّهِ عَالَى : ﴿ ذَلِكَ الدّينُ الْقَيّمُ وَلَكِنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴿ يَكُنُ اللَّهِ عَالَى : ﴿ ذَلِكَ الدّينُ الْقَيّمُ وَلَكِنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴿ يَكُنَّ اللَّهِ عَالَى : ﴿ وَلَكِنَ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَكِنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴿ يَكُنَّ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَكِنَ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَكُنَّ أَكْثُولَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّ

أمّا خير الإسلام لأهله فكما قال أبو الطيّب المتنبّي: فليس يصحّ في الأفهام شيءٌ إذا احتاج النهارُ إلى دليلِ

فالرشيد يدرك منافع الدين الحنيف على المؤمنين في الدارين : الدنيا والآخرة .

وأمّا خيره لغير المسلمين فلا أدلّ عليه مما حفظه الإسلام لهم من الحقوق، وما عاملهم به المسلمون من تسامح يكاد لا يُصَدَّقُ حصوله، حتى كان ذلك في أوقات انتصارات المسلمين عليهم في الحروب، وهو ما شهد به المنصفون من غير المسلمين، ومن ذلك قول البطريك غيشو بابه: «إنّ العرب الذين مكّنهم الربُّ من السيطرة على العالم يعاملوننا كما تعرفون؛ إنّهم ليسوا بأعداء للنصرانيّة، بل يمتدحون ملّننا، ويوقرون قسيسينا وقديسينا، ويعدون يد المعونة إلى كنائسنا وأديرتنا»(١).

وقال ول ديورانت: «لقد كان أهل الذمّة المسيحيّون والزردشتيون واليهود والصابئون يتمتعون في عهد الخلافة الأمويّة بدرجة من التسامح لا نجد نظيراً لها في البلاد المسيحيّة في هذه الأيّام، فلقد كانوا أحراراً في ممارسة شعائر دينهم، واحتفظوا بكنائسهم ومعابدهم . . . وكانوا يتمتعون بحكم ذاتيّ يخضعون فيه لعلمائهم وقضاتهم وقوانينهم»(٢).

وهذه المعاملة الحسنة التي أبداها المسلمون لمخالفي دينهم ليست طارئة أو غريبة، بل هي منطلقة من أسس دين الإسلام نفسه الذي يقوم على أساسين راسخين في هذا، هما:

الأساس الأوّل: حفظ كرامة الإنسان لكونه إنساناً.

<sup>(</sup>١) أهل الذمة في الإسلام لآرثر ستانلي تريتون: ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) قصة الحضارة: ١٣١/١٣١ ١٣١٠

والأساس الآخر: كفالة حريّة الاعتقاد.

ولكنّنا اليوم نسمع أصواتاً متعالية تتهم الإسلام وأهله بانتهاك حقوق الإنسان خاصة مع غير المسلمين، دون أدلّة ولا براهين.

و رغبت في هذا البحث أن أفصّل القول في (حقوق غير المسلمين في بلاد الإسلام)، كي يعرف غير المسلمين حقوقهم فيدركوا ما ينبغي لهم، ولا يتجاوزوا إلى ما ليس لهم، فيطالبوا به دون وجه حقّ، ولكي يعرف المسلمون حقوق غيرهم، فلا يظلموهم ببخسهم إياها كلّها أو بعضها.

وهذا البحث كنتُ ألقيته في ندوة (حقوق الإنسان في الإسلام) التي عقدت في روما عاصمة إيطاليا في المدة من يوم الجمعة ١٤١/ ١١/ ١٤٢٠ هـ الموافق ٢٥/ ٢/ ٢٠٠٠م إلى يوم الأحد ١٤/ ١١/ ١١/ ١٤٢٠هـ الموافق ٢٥/ ٢/ ٢٠٠٠م .

ولا يفوتني هنا أن أشير إلى أنني ألحقت بالبحث إجابة عن سؤال وُجِّه إليَّ حين ألقيتُ هذا البحث في تلك الندوة:

فحواه الاعتراض على ما يبدو أنّ ظاهره التناقض بين القول بحقّ غير المسلمين في حريّة المعتقد، ومنعهم من إقامة كنائس ومعابد لهم في جزيرة العرب (المملكة العربيّة السعوديّة)، بل \_\_\_\_ حقوق غير المسلمين في بلاد الإسلام

منعهم من إقامة شعائرهم فيها علناً.

أسأل المولى جلّ جلاله أن أكون قد وُفَقْتُ إلى تجلية الحق المنير لذوي البصائر الحيّة، فما أحرانا اليوم بالبحث عن الحقّ والوقوف عند مراميه رضاً وتسليماً! وما أجدرنا في زمن العلم والنور بالمبادرة إلى نبذ الهوى والكبر جملة وتفصيلاً! وما أحوجنا في هذا العصر الذي تداخلت أعمه وشعوبه أن يعرف كلِّ حقوقه وواجباته ؛ لتتحقّق عمارة الأرض كما أراد لها داحيها.

وأسأل الله تعالى أن ينفع بهذ البحث كلَّ من قرأه، وأن يُعظِمَ المشوبة والأجر لكاتب ولوالديه وللداعي لهم بمثله. وصلى الله وسلّم على رسولنا محمّد وعلى إخوانه الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وأصحابه أجمعين.

الأستاذ الدكتور صالح بن حسين العايد

ص ب ٩٣٦٣٣ الرياض ١١٦٨٣

Email: dr.alaayed@hotmail.com

# أصناف غير المسلمين في بلاد الإســــلام

قبل الإيغال في تفصيل (حقوق غير المسلمين في بلاد الإسلام) يجدر بنا تحديد أصناف غير المسلمين في بلاد الإسلام، وليس المراد هنا تحديد أنواعهم بحسب دياناتهم كاليهود والنصارى ونحوهم ؛ لأنّ هذا التقسيم لا تترتب عليه أحكام شرعية غالباً، إلا ما كان من تنوعهم بين أهل كتاب ومشركين، ولكنّ المراد من أصنافهم هنا ما يلي:

#### الصنف الأوّل: المواطنون من غير المسلمين؛

سيجد المطلع على كتب الفقه الإسلامي أنّ علماء الفقه المسلمين قد اصطلحوا على نعت المواطنين في بلاد الإسلام من غير المسلمين في الكتب بـ(أهل الذمّة)، وهو اسم حسنٌ، لا كما يظنّ بعض الناس من أنّه مذموم؛ فهم يسمّون بـ(أهل الذمّة) بمعنى: (أهل العهد والأمان)؛ لأنّهم يصيرون في ذمّة محمّد على الله العهد والأمان)؛ لأنّهم يصيرون في ذمّة محمّد على الله العهد والأمان)؛ لأنهم يصيرون في ذمّة محمّد على الله العهد والأمان)؛ لأنهم يصيرون في ذمّة محمّد المناه

وفي ذمّـة المسلمين، أي: في عهدهم وأمانهم على وجه التأبيد (٣).

ويؤيّد ذلك ما جاء في حديث بريدة ـ رضي الله عنه ـ من وصيّة رسول الله على الكل أمير يبعثه للجهاد حيث كان يقول له: (وإذا حاصرت أهل حصن، فأرادوك أن تجعل لهم ذمّة الله وذمّة نبيّه، فلا تجعل لهم ذمّة الله وذمّة نبيّه، ولكن اجعل لهم ذمّتك وذمّة أصحابك؛ فإنّكم أن تُخْفِرُوا ذممكم وذمم أضحابكم أهون من أن تُخْفِرُوا ذمّة رسوله)(٤).

وكذا يؤيّد حسن المراد بهذا المصطلح (أهل الذمّة) ما جاء في كتاب الخليفة الراشد أبي بكر الصديق - رضي الله عنه - لأهل نجران: (بسم الله الرحمن الرحيم. هذا ما كتب به عبدالله أبو بكر خليفة محمّد النبيّ رسول الله على لأهل نجران: أجارهم بجوار الله وذمّة محمّد النبيّ رسول الله على أنفسهم، وأرضهم، وملّتهم، وأموالهم، وحاشيتهم، وعبادتهم، وغائبهم، وشاهدهم، وأساقفتهم، ورهبانهم، وبيعهم، وكلّ ما

<sup>(</sup>٣) الإسلام وغير المسلمين للدكتور وهبة الزحيلي: ٦٠ ـ ٦١ .

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم: ٢/ ١٣٥٧. ١٣٥٨.

تحت أيديهم من قليل أو كثير، لا يخسسرون، ولا يعسرون، ولا يعسرون. . . . )(٥).

وكذلك ما جاء في وصية أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه حين وفاته للخليفة من بعده، حيث قال: (... وأوصيه بذمة الله وذمة رسوله على أن يوفي لهم بعهدهم، وأن يقاتل من ورائهم، ولا يُكَلَّفوا إلا طاقتهم)(٦).

كما يؤيد حسنه قول الإمام الأوزاعي - رحمه الله - في كتابه إلى الوالي العبّاسي صالح بن علي بن عبدالله بن عبّاس عن أهل الذمّة: (فإنّهم ليسوا بعبيد، فتكونوا من تحويلهم إلى بلد في سعة، ولكنّهم أحرار أهل دمّة)(٧).

وقد فهم الإنجليزيّ روم لاندو مصطلح (أهل الذمّة) فهماً صحيحاً، وعرف حقيقته ومراده الشريف، ولذلك قال: «على نقيض الإمبراطوريّة النصرانيّة التي حاولت أن تفرض المسيحيّة على جميع رعاياها فرضاً، اعترف العرب بالأقليّات الدينيّة،

<sup>(</sup>٥) كتاب الخراج لأبي يوسف: ٧٩.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري: كتاب المناقب: قصة البيعة والاتفاق على عثمان بن عفان.

<sup>(</sup>٧) كتاب الأموال لأبي عبيد: ١٧٠، فتوح البلدان: ٢٢٢.

وقبلوا بوجودها، وكان النصاري واليهود والزرادشتيّون يعرفون عندهم براهل الذمّة) أو الشعوب المتمتعة بالحماية»(^).

#### الصنف الثاني: المستأمنون.

وهم غير المسلمين من الوافدين إلى بلاد الإسلام لعمل أو نحوه، حيث يعرفهم الفقهاء المسلمون بـ(المستأمنين).

ولهذين الصنفين حقوق عامّة، ولكلّ صنف منهما حقوق خاصّة، ولكلّ صنف منهما حقوق خاصّة، ولكنّني سوف أقتصر على إيضاح الحقوق العامّة فقط ؟ لتتوافق مع أصل عنوان الموضوع، وخشية من الإطالة والإملال.

<sup>(</sup>٨) الإسلام والعرب: ١١٩.

#### الحقوق العامة

## لغير المسلمين في بلاد الإسلام

لم يحظ الإنسان - أنّى كان جنسه أو مكانه أو مكانته أو زمان عيشه - بمنزلة أرفع من تلك التي ينالها في ظلال الدين الحنيف (الإسلام)، وما ذلك إلا لأنّ الإسلام دين عالمي ، ورسوله علي أرسل للعالمين كافّة، ولم يكن كإخوانه الأنبياء والرسل - عليهم السلام - الذين أرسلوا لأقوامهم خاصة .

وحين يوازن أيّ باحث مبادئ حقوق الإنسان التي حواها (الإعلان العالميّ لحقوق الإنسان) بـ (حقوق الإنسان في الإسلام) (٩) ، يلحظ التميّز الواضح الذي سبق به الإسلام ما تفتّقت عنه أفكار البشر في مبادئ حقوقهم، من حيث الشمول والسعة والعمق ومراعاة حاجات الإنسان الحقيقيّة التي تحقّق له المنافع، وتدفع عنه المضارّ، ويتضح من الدراسة الموضوعيّة

<sup>(</sup>٩) انظر:

حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام وإعلان الأم المتحدة لمحمد الغزالي وحقوق الإنسان بين الشريعة الإسلامية والفكر القانوني الغربي للدكتور محمد فتحي عثمان.

المتجرّدة عن الأهواء أنه « ليس هناك دين من الأديان أو شريعة من الشرائع على ظهر هذه الأرض أفاضت في تقرير هذه الحقوق وتفصيلها وتبيينها وإظهارها في صورة صادقة مثلما فعل الإسلام»(١٠).

ولم تقتصر الشريعة الإسلامية على إسباغ الحقوق على أهلها المؤمنين بالإسلام، بل إنّ مما يميّز الشريعة عن غيرها أنّها قد أشركت غير المسلمين مع المسلمين في كثير من الحقوق العامّة، وهو ما لم ينله الإنسان في دين آخر، ولا في نظم أخرى.

والحقوق العامّة لغير المسلمين كثيرة، سأكتفي بذكر أبرزها:

### أولاً: حقّهم في حفظ كرامتهم الإنسانيّة:

كرّم الله تعالى الإنسان بعامّة مسلماً وكافراً، ورفع منزلته على كثير من خلقه، فقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِنَ الطَّيبَاتِ وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مَمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِنَ الطَّيبَاتِ وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مَمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً وَالْإِسراء: ٧٠]، بل أمر ملائكته بالسجود لأبي البشر أدم حعليه السلام \_ إعظاماً لشأن الإنسان وتفضيلاً، قال عن وجل \_ عليه السلام \_ إعظاماً لشأن الإنسان وتفضيلاً، قال عن وجل ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لآدَمَ فَسَجَدُوا إلاَ إلله إليسَ أَبَىٰ الله على الإنسان نعمه ظاهرة [طه: ١١٦]، وأسبغ الله تعالى على الإنسان نعمه ظاهرة

<sup>(</sup>١٠) الحبريات والحقوق في الإسلام لمحمد رجاء حنفي عبدالمتجلي: ٢٢ ـ ٢٣ .

وباطنة ، فسخّر له ما في السموات والأرض إكراماً وتفضيلاً ، قال تعالى : ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْفُلْكَ لِتَجْرِيَ فِي الْبَحْرِ فَا أَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَسَ وَالْقَمَرَ وَالْبَيْنِ فِي الْبَعْرِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالبَيْنِ فِي الْبَيْنِ فِي الْبَيْنِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالبَيْنِ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارَ ﴿ وَآتَاكُم مِّن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعَدُّوا نِعْمَتَ اللَّهِ لا تُحْصُوهَا إِنَّ الإِنسَانَ لَظُلُومٌ كَفَارٌ ﴿ وَآتَ اللَّهِ لا تُحْصُوهَا إِنَّ الإِنسَانَ لَظُلُومٌ كَفَارٌ ﴿ وَآتَ اللَّهِ لا تُحْصُوهَا إِنَّ الإِنسَانَ لَظُلُومٌ كَفَارٌ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وانطلاقاً من هذه المكانة العالية التي خص بها الله تعالى البشر كان لا بد إذاً من مراعاة الكرامة الإنسانية للإنسان، مسلماً كان أم غير مسلم، ولا إخال أن ديناً يوازي الإسلام في حفظ كرامة الإنسان حتى الذي من غير أهله، فهو يؤكّد على أن أصل البشر واحد، وأنهم متساوون في الإنسانية وفي الحقوق، قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِن ذَكَرٍ وأُنثَىٰ وَجَعَلْنَاكُم شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَ مَكُم عِندَ اللَّه أَتْقَاكُم إِنَّ اللَّه عَليم خبير ﴿ الله السّريق وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْر مَكُم عِندَ اللَّه أَتْقَاكُم في خطبته أيّام التشريق وقبي حجة الوداع في السنة العاشرة من هجرته عليه أفضل الصلاة والسلام، قال: (يا أيّها الناس: إنّ ربّكم واحد، وإنّ أباكم والسلام، قال: (يا أيّها الناس: إنّ ربّكم واحد، وإنّ أباكم

واحدٌ، ألا لا فضل لعربيّ على أعتجميّ، ولا لأعجميّ على عربيّ، ولا لأحمر إلا عربيّ، ولا لأحمر إلا بالتقوىٰ. أبلّغتُ ؟)(١١).

ومن المحافظة على كرامة غير المسلمين حقّهم في مراعاة مشاعرهم، ومجادلتهم بالحسني امتثالاً لقول الله تعالى: ﴿ وَلا تُجَادلُوا أَهْلَ الْكَتَابِ إِلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلاَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ وَقُولُوا آمَنًا بالَّذي أُنزلَ إِلَيْنَا وَأُنزلَ إِلَيْكُمْ وَإِلَهُنَا وَإِلَهُكُمْ وَاحدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلمُونَ ﴿ إِلَّهُ ﴾ [العنكبوت: ٤٦]، وكذلك حقَّهم في عدم تسفيه معتقداتهم، وأحسب أنّه ليس على وجه البسيطة دينٌ ولا ملّةٌ ولا نظامٌ أنْصَفَ مخالفيه أعظمَ من الإسلام، ألم يقل الله عزّ وجلّ : ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مَنَ السَّمَوَات وَالأَرْضِ قُلِ اللَّهُ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ في ضَلال مبين ﴿ إِن ﴾ [سبأ: ٢٤] وحين تتأمّل كيف ختم الله الآية الكريمة بما يسمّيه البلاغيون العرب (تجاهل العارف)، ومَزَجَ الشكَّ باليقين بإخراج ما تُعْرَفُ صحَّتُهُ (وهو كون المسلمين على هدى، وكون الكافرين في ضلال) حين يُخْرِجُ ذلك مُخْرَجَ ما يُشَكُّ فيه؛ تجد أنّه يزيده بذلك تأكيداً ومبالغةً في المعنى، فلم يُبيِّن

<sup>(</sup>١١) مستد الإمام أحمد ٢٢٦/٢٢٦.

القرآنُ في هذه الآية مَنْ مِنَ القبيلين على الهدى، ومَنْ منهما في الضلال، وهذا من إنصاف الخصم، وإقامة الحجّة عليه، بترك الحكم فيه للعاقل، قال الزمخشريُ (١٢): « وهذا من الكلام المنصف الذي كلُّ مَنْ سَمِعَهُ من مُوال أو مُناف قال لمن خُوطب به: قد أَنْصَفَكَ صاحبُك، وفي دَرْجِه بعد تقدمة ما قَدَّمَ من التقرير البليغ دلالة غير خفية على مَنْ هو مِنَ الفريقين على الهدى، ومَنْ هو في الضلال المبين، ولكنّ التعريض والتورية أنضلُ بالمجادل إلى الغرض، وأهجم به على الغلبة مع قلة شغب الخصم، وفلً شوكته بالهوينا، ونحوهُ قول الرجل لصاحبه: (علم الله الصادق منى ومنك، وإنّ أحدنا لكاذب)».

«وقد بلغ من تكريم المولئ تبارك وتعالى للإنسان أنّه حرّم على المسلمين أن ينالوا من الآلهة التي يعبدها المشركون بالسبّ؛ حتّى لا يؤدي ذلك بهم إلى النيل من الله الإله الحق، وفي ذلك تكريمٌ للإنسان؛ فاحترام شعور الإنسان نحو الأشياء التي يقدّسها احترامٌ لكرامته، فلو سمع المشركون شتم آلهتهم من المسلمين لجرّهم ذلك إلى شتم إلههم، وهم لا يريدون ذلك؛ لأنهم يعتقدون

<sup>(</sup>١٢) الكشاف للزمخشري: ٣/ ٢٨٩.

بوجود الله عزّ وجلّ، وإن كانوا لا يدينون بالتوحيد، وأيضاً إذا سبّ المسلمون آلهة المشركين فإنّ المشركين سيجرحون شعور المسلمين كما جرحوا هم شعورهم، وذلك يتعارض مع كرامة كلّ من الفريقين، ويكون عاملاً من عوامل خلق العناد، وبثّ الحقد في النفوس» (١٣). قال الله تعالى: ﴿ وَلا تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدْواً بِغَيْرِ عِلْم كَذَلكَ زَيَّنَا لكُلِّ أُمَّةً عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِهِم مَّرْجُعُهُمْ فَيُنبَّئُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ الْأَنعام : ١٠٨ ].

ومن صور مراعاة كرامة الإنسان أنّ رسولنا محمّداً عَلَيْ كان يأمر بالقيام للجنائز كما في حديث عامر بن ربيعة رضي الله عنه، حيث روى عن النبي عَلَيْ أنّه قال: (إذا رأيتم الجنازة فقوموا حتى تُخَلِّفَكم)(١٤)، فمرّت به يوماً جنازة، فقام، فقيل له: إنّها جنازة يهوديّ، فقال: أليست نفساً؟(١٥).

وقد سار على ذلك أصحابه رضوان الله تعالى عليهم، فمرّت جنازة بسهل بن حنيف وقيس بن سعد رضي الله عنهم، وهما قاعدان بالقادسيّة، فقاما، فقيل لهما: إنّها من أهل

<sup>(</sup>١٣) الحريات والحقوق في الإسلام: ٢٦.٢٥.

<sup>(</sup>١٤) صحيح البخاري: ٢/ ٨٦.

<sup>(</sup>١٥) المصدر السابق: ٢/ ٨٧.

الأرض، أي: من أهل الذمّة، فقالا: إنّ النبيّ ﷺ مرّت به جنازة، فقام، فقيل له: إنّها جنازة يهوديّ، فقال: أليست نفساً؟(١٦).

وقد راعى الخلفاء المسلمون كرامة غير المسلمين حتى إنّ ابناً لعمرو بن العاص\_رضي الله عنه حين كان عمر و والياً على مصر ضرب أحد الأقباط بالسوط، وهو يقول: أنا ابن الأكرمين. فما كان من القبطيّ إلا أن رحل إلى أمير المؤمنين عمر ابن الخطاب رضي الله عنه في المدينة، وشكا إليه ذلك، وإليكم تفصيل القصة:

قال أنس بن مالك \_ رضى الله عنه \_:

كنّا عند عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - إذ جاء رجلٌ من أهل مصر، فقال: يا أمير المؤمنين، هذا مقام العائذ بك! قال: وما لك؟ قال: أجرئ عمرو بن العاص بمصر الخيل، فأقبلت فرسي، فلمّا رآها الناس قام محمّد بن عمرو، فقال: فرسي، وربّ الكعبة. فلمّا دنا منّي عرفتُهُ، فقلتُ: فرسي، وربّ الكعبة. فقام إليّ يضربني بالسوط، ويقول: خذها، وأنا ابنُ الأكرمين.

<sup>(</sup>١٦) صحيح البخاري: ٢/ ٨٧.

وبلغَ ذلك عَمْراً أباه، فخشي أن آتيك، فحبسني في السجن، فانفلتُ منه، وهذا حين أتيتك.

قال أنس \_رضي الله عنه\_:

فوالله ما زاد عمرُ على أن قال: اجلسْ.

ثمّ كتب إلىٰ عمرو: إذا جاءك كتابي هذا فأقْبِلْ، وأقْبِلْ معك بابنك محمّد ٍ.

وقال للمصريّ: أقمْ حتى يأتيَك مَقْدَمُ عمرو.

فدعا عمرٌ و ابنه ، فقال: أأحدثت حدثاً؟ أجنيت جناية ؟ قال:

لا. قال: فما بال عمر يكتب فيك؟

فَقَدِمَ علىٰ عمرً.

قال أنس \_رضي الله عنه\_: فوالله إنّا عند عمر، إذا نحن بعمرو، وقد أقبل في إزارٍ ورداءٍ، فجعل عمر يلتفت هل يرى ابنه، فإذا هو خلف أبيه.

فقال عمرُ: أين المصريُّ؟.

قال: ها أنا ذا.

قال: دونك الدرّة، فاضرب بها ابن الأكرمين.

فضربه حتى أثخنه، ونحن نشتهي أن يضربه، فلم ينزع عنه

حتى أحببنا أن ينزع ؟ من كثرة ما ضربه ، وعمر يقول : اضرب ابن الأكرمين .

ثم قال عمر: أجِلها على صلعة عمرو؛ فوالله ما ضربك إلا بفضل سلطانه.

فقال المصريّ: يا أمير المؤمنين، قد استوفيتُ، واشتفيتُ، يا أمير المؤمنين، قد ضربتُ من ضربني.

قال عمرُ \_ رضي الله عنه \_: أمَا والله لو ضربتَهُ ما حُلنا بينك وبينه حتّى تكون أنت الذي تَدَعُهُ .

يا عمرُو، متى استعبدتم الناس، وقد ولدتهم أمّهاتُهم أحراراً؟ .

فجعل عمر و\_رضي الله عنه\_يعتذر، ويقولُ: إنّي لم أشعر مهذا.

ثمّ التفت عمرُ - رضي الله عنه - إلىٰ المصريّ، فقال: انصرفْ راشداً، فإن رابكَ ريبٌ فاكتبْ لي (١٧).

وحين تنعم النظر في هذه القصّة يبهرك عدل الراعي أمير

<sup>(</sup>١٧) التذكرة الحمدونية ٣/ ٢٠٩. ٢١٠، أخبار عمر للطنطاوي ١٥٥. ١٥٦.

المؤمنين عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - الذي جعل منهاجه في الحكم: (الضعيف فيكم قويٌّ حتى آخذ الحقّ له، والقويّ فيكم ضعيفٌ حتى آخذ الحقّ منه)، ويطربك فرح الرعيّة بإنصاف المظلوم وإن كان من رعاع الرعيّة، وزهوها بالانتصاف من الظالم حتى لو كان من علية القوم.

«ومما يستحقّ التسجيل في هذه القصّة أنّ الناس قد شعروا بكرامتهم وإنسانيّتهم في ظلّ الإسلام، حتى أنّ لطمة يُلطَمها أحدهم بغير حقّ، يستنكرها، ويستقبحها، وقد كانت تقع آلاف مثل هذه الحادثة، وما هو أكبر منها في عهد الرومان وغيرهم، فلا يحرّك بها أحدٌ رأساً، ولكنّ شعور الفرد بحقّه وكرامته في كنف الدولة الإسلاميّة جعل المظلوم يركب المشاق، ويتجشّم وعثاء السفر الطويل من مصر إلى المدينة المنوّرة، واثقاً بأنّ حقّه لن يضيع، وأنّ شكاته ستجد أذناً صاغية» (١٨).

#### ثانياً: حقّهم في حريّة المعتقد:

لم يرغم الإسلام مخالفيه على الدخول فيه، بل ترك لغير المسلمين كامل الحرية في أن يبقوا على دينهم، فلا يجبروا على المسلمين في المجتمع الإسلامي/ د. يوسف القرضاوي: ٣٠ـ٣٠.

اعتناق الإسلام، وذلك بنصّ الكتاب العظيم والسنّة النبويّة الشريفة، فالله تعالىٰ يقول لنبيّه عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لِآمَنَ مَن في الأَرْضِ كُلُّهُمْ جَميعًا أَفَأَنتَ تُكْرهُ النَّاسَ حَتَّىٰ يَكُونُوا مُؤْمنينَ ﴿ وَ ﴾ [يونس: ٩٩]، ورسولنا محمّد ﷺ كان يخيّر النّاس بين الدخول في الإسلام، أو البقاء على دينهم، ولكن بعدأن يعقد معهم عهدا يطمئنون به على دينهم وأعراضهم وأموالهم، ويتمتعون بذمّة الله ورسوله، ولذلك سمّوا (أهل الذمّة)(١٩) قال بريدة \_ رضى الله عنه \_: « كان رسول الله عَلَيْ إذا أمّر أميراً على جيش أو سريّة أوصاه في خاصّته بتقوىٰ الله، ومن معه من المسلمين خيراً، ثمّ قال: (اغزوا باسم الله في سبيل الله، قاتلوا مَنْ كفر باللّه، اغزوا، ولا تغلّوا، ولا تغدروا، ولا تمثّلوا، ولا تقتلوا وليداً، وإذا لقيت عدوّك من المشركين فادعهم إلى ثلاث خصال، فأيّتهنّ ما أجابوك فاقبلْ منهم، وكفَّ عنهم، ثمّ ادعهم إلى الإسلام، فإن أجابوك فاقبل منهم، ثمّ ادعهم إلى التحوّل من دارهم إلى دار المهاجرين، وأخبرْهم أنّهم إن فعلوا ذلك فلهم ما للمهاجرين، وعليهم ما على المهاجرين، فإن أبوا أن

<sup>(</sup>١٩) الإسلام وغير المسلمين: ٦٠-٦١.

يتحوّلوا منها فأخبرهم أنّهم يكونون كأعراب المسلمين، يجري عليهم حكم الله الذي يجري على المؤمنين، ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء إلا أن يجاهدوا مع المسلمين.

فإن هم أبوا فَسَلْهُمُ الجنرية، فإن هم أجابوك فاقبل منهم، وكُفَّ عنهم.

فإن هم أبوا فاستعنْ بالله، وقاتلهم)»(٢٠).

وهذا التوجيه من الرسول على الله المتالاً لقوله تعالى: ﴿ لا إِكْرَاهَ فِي الدّينِ قَد تَبَيّنَ الرُشْدُ مِنَ الْغَيَ فَمَن يَكْفُر بِالطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللّهِ فَقَد اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوُثْقَىٰ لا انفصام لَهَا وَاللّهُ سَمِيع عليم المحكية فَقَد اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوُثْقَىٰ لا انفصام لَها وَاللّه سَمِيع عليم الاستاذ [البقرة: ٢٥٦]. فهذه الآبة الكريمة التي قال عنها الاستاذ الأمريكي إدوين كالغرلي: (في القرآن آية كريمة تفيض بالصدق والحكمة، يعرفها المسلمون جميعاً، ويجب أن يعرفها غيرهم، والحكمة، يعرفها المسلمون جميعاً، ويجب أن يعرفها غيرهم، وهي تقول: ﴿ لا إِكْرَاهَ فِي الدّينِ ﴾ (٢١)، هذه الآية قد نزلت في شأن رجال من الأنصار كان لهم أبناء يدينون باليه وديّة أو النصرانيّة، فلمّا جاءهم الإسلام حاولوا إجبارهم على اعتناق

<sup>(</sup>۲۰) صحیح مسلم: ۲/ ۱۳۵۷.

<sup>(</sup>٢١) الشرق الأدنئ مجتمعه وثقافته: ٦٦٣ ـ ١٦٤ .

الدين الجديد، فنزلت هذه الآية لتمنعهم من ذلك(٢٢).

ومن يتأمّل هذه الآية مع سبب نزولها يجد أنّه لا يصحّ إرغام أحد على الدخول في الإسلام حتّى لو كان المُرغِمُ أباً يريد الخير لأبنائه، ولو كان المُرغَمُ ابناً لا يشكّ في شفقة أبيه عليه، ورغم أنّ ظروفاً غير طبعيّة أدّت إلى أن يعتنق فيها الأبناء دينهم الذي يسعى آباؤهم إلى تحوّلهم عنه، حيث كانت أمّهاتهم لا يعيش لهن أولاد، فتنذر إحداهن إن عاش لها ولد أن تهوده أو تنصّره، على الرغم من كلّ ذلك يرفض القرآن الكريم الإكراه على الدخول في الدين الحنيف (٣٢).

وقال ربّ العالمين أيضاً: ﴿ وَقُلِ الْحَقُّ مِن رَبِّكُمْ فَمَن شَاءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيَكُفُو إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَاءً كَالْمُهُلِ يَشُويَ الْوُجُوهَ بِئْسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا يَعْاثُوا بِمَاءً كَالْمُهُلِ يَشُويَ الْوُجُوهَ بِئْسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا بَعْسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا مِنْ فَقَالًا اللهِ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

ولم يكتف الإسلام بمنح الحرية لغير المسلمين في البقاء على دينهم، بل كان في تشريعه السمح ما يبيح لهم ممارسة شعائرهم،

<sup>(</sup>۲۲) أسباب النزول للواحدي: ١١٤ ـ ١١٦.

<sup>(</sup>٢٣) غير المسلمين في المجتمع الإسلامي: ١٩٠١٨.

وما يحافظ على أماكن عباداتهم، قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ أُخْرِجُوا من ديَارهم بغَيْر حَقّ إِلاَّ أَن يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلاَ دَفْعُ اللَّه النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لِلْهَدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكُرُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَثيرًا وَلَيَنصُرَنَّ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقُويٌ عَزيزٌ ﴿ ﴾ [الحج: ٤٠]، وكان الخلفاء يوصون قادتهم الذين يرسلونهم للجهاد بما يكفل ذلك ، جاء في وصيّة أبي بكر الصديق ـ رضي الله عنه ـ لأسامة ابن زيد\_رضي الله عنهما\_: (إنّي موصيك بعشر: لا تقتلنّ امرأة، ولا صبيًّا، ولا كبيراً هرماً، ولا تقطع شجراً مثمراً، ولا تخربنُّ عامراً، ولا تعقرنَّ شاةً ولا بعيراً إلا لمأكلةٍ، ولا تغرَّقنَّ نخلاً، ولا تحرقنّه، ولا تغلّوا، ولا تجبنوا، وسوف تمرون بأقوام قد فرّغوا أنفسهم في الصوامع، فدعوهم وما فرّغوا أنفسهم (۲٤) (عا

وجاء في عهد عمر بن الخطاب رضي الله عنه إلى أهل إيلاء (القدس): (هذا ما أعطى عبدالله عمر أمير المؤمنين أهل إيلياء من الأمان: أعطاهم أماناً لأنفسهم، وأموالهم، ولكنائسهم، وصلبانهم، وسقيمها وبريئها وسائر ملتها، لا

<sup>(</sup>۲٤) تاريخ الطبري: ٣/ ٢١٥.

تُسكنُ كنائسهم، ولا تُهدم، ولا يُنتقص منها، ولا من حيّزها، ولا من صليبهم، ولا من شيء من أموالهم، ولا يُكرَهون على دينهم، ولا يُضار أحدٌ منهم، ولا يسكن بإيلياء معهم أحدٌ من اليهود) (٢٥).

« ومنذ عهد الخلفاء الراشدين واليهود والنصارئ يؤدون عباداتهم، ويقيمون شعائرهم، في حرية وأمان، كما هو منصوص عليه في العهود التي كُتِبَتْ في عهد أبي بكر وعمر [رضي الله عنهما]، مثل عهد الصلح بين الفاروق وأهل إيلياء (القدس)»(٢٦).

وقد حافظ المسلمون على كنائس النصاري، ولم يمسّوها بسوء، يقول البطريق النسطوريّ ياف الثالث في رسالة بعث بها إلى سمعان مطران ريفاردشير ورئيس أساقفة فارس: «وإنّ العرب الذين منحهم الله سلطان الدنيا يشاهدون ما أنتم عليه، وهم بينكم، كما تعلمون ذلك حقّ العلم، ومع ذلك فهم لا يحاربون العقيدة المسيحيّة، بل على العكس يعطفون على ديننا،

<sup>(</sup>٢٥) تاريخ الطبريّ: ٣/ ١٥٩.

<sup>(</sup>٢٦) الأقليات الدينية والحل الإسلامي للدكتور يوسف القرضاوي: ١٣.

ويكرمون قسسنا وقديسي الرب، ويجودون بالفضل على الكنائس والأديار» (٢٧).

وقد حصل أن «أخذ الخليفة الوليد بن عبدالملك كنيسة يوحنّا من النصارى، وأدخلها في المسجد، فلمّا استخلف عمر بن عبدالعزيز شكا إليه النصارى ما كان فعل الوليد بهم في كنيستهم فكتب إلى عامله يأمره بردّ ما زاده في المسجد عليهم، لولا أنّهم تراضوا مع الوالي على أساس أن يعوّضوا بما يرضيهم» (٢٨).

ومما هو معلومٌ تاريخيّاً أنّ حائط المبكئ في القدس الذي يعدّه اليهود اليوم أقدس أماكن عبادتهم كان مختفياً بين الأنقاض وأكداس القمامة، وحين علم بذلك الخليفة العثمانيّ السلطان سليمان القانونيّ أرسل إلى حاكم القدس العثمانيّ يأمره بإزالة ما عليه وتنظيف المنطقة، وسمح لليهود بزيارته (٢٩).

وقد اعترف المنصفون من الغربيّين لدين الإسلام بهذا التسامح العظيم، فمن ذلك قول غوستاف لوبون: « إنّ مسامحة محمّد

<sup>(</sup>٢٧) الدعوة إلى الإسلام لتوماس أرنولد: ١٠٢.

<sup>(</sup>٢٨) غير المسلمين في المجتمع الإسلامي: ٣٢.

<sup>(</sup>٢٩) تسامح الغرب مع المسلمين: ٦٧.

لليهود والنصارئ كانت عظيمة إلى الغاية، وإنّه لم يقل بمثلها مؤسسو الأديان التي ظهرت قبله كاليهوديّة والنصرانيّة على وجه الخصوص، وسار خلفاؤه على سننه، وقد اعترف بذلك التسامح بعض علماء أوروبا المرتابون أو المؤمنون القليلون الذين أنعموا النظر في تاريخ العرب»(٣٠).

وقال روبرتسن: "إنّ المسلمين وحدهم الذين جمعوا بين الغيرة لدينهم وروح التسامح نحو أتباع الأديان الأخرى، وإنّهم مع امتشاقهم الحسام نشراً لدينهم تركوا من لم يرغبوا فيه أحراراً في التمسّك بتعاليمهم الدينيّة»(٣١).

وقال المستشرق الإنجليزيّ سير توماس أرنولد: «لم نسمع عن أيّة محاولة مدبّرة لإرغام الطوائف من غير المسلمين على قبول الإسلام، أو عن أيّ اضطهاد منظم قُصِدَ منه استصال الدين المسيحيّ، ولو اختار الخلفاء تنفيذ إحدى الخطّتين لاكتسحوا المسيحيّة بتلك السهوله التي أقصى بها فرديناند (Ferdinand) وإيزابلا (Isabella) دين الإسلام من إسبانيا، أو التي جعل بها

<sup>(</sup>٣٠) حضارة العرب: ١٢٨.

<sup>(</sup>٣١) حقوق غير المسلمين في المجتمع الإسلامي: ٢٩.

لويس الرابع عشر (Louis 14) المذهب البروتستانتي مذهباً يعاقب عليه متبعوه في فرنسا، أو بتلك السهولة التي ظلّ بها اليهود مبعدين عن إنجلترا مدّة خمسين وثلاثمئة سنة.

وكانت الكنائس الشرقية في آسيا قد انعزلت انعزالاً تامّاً عن سائر العالم المسيحيّ الذي لم يوجد في جميع أنحائه أحدٌ يقف إلى جانبهم ؛ باعتبارهم طوائف خارجة عن الدين، ولهذا فإنّ مجرّد بقاء هذه الكنائس حتّى الآن ليحمل في طيّاته الدليل القويّ على ما قامت عليه سياسة الحكومات الإسلاميّة بوجه عامٍّ من تسامح نحوهم» (٣٢).

وقال المؤلف الأمريكيّ لوثروب ستودارد: «كان الخليفة عمر يرعى حرمة الأماكن المقدّسة النصرانيّة أيّما رعاية، وقد سار خلفاؤه من بعده على آثاره، فما ضيّقوا على النصارى، وما نالوا بساءة طوائف الحجّاج [النصارى] الوافدين كلّ عام إلى بيت المقدس من كلّ فجّ من فجاج العالم النصرانيّ» (٣٣).

بل قد وجد غير المسلمين من التسامح ما لم يجدوه عند

<sup>(</sup>٣٢) الدعوة إلى الإسلام: ٩٩.٩٨.

<sup>(</sup>٣٣) حاضر العالم الإسلامي لستودارد: ١/ ١٣ ـ ١٤.

طوائف مخالفة في دينهم، وفي هذا يقول ريتشارد ستيبز عن الأتراك: إنهم «سمحوا للنصارئ جميعاً: الإغريق منهم واللاتين، أن يعيشوا محافظين على دينهم، وأن يصرفوا ضمائرهم كيف شاؤوا، بأن منحوهم كنائسهم لأداء شعائرهم المقدسة في القسطنطينية، وفي أماكن أخرى كثيرة جداً، على حين أستطيع أن أؤكد بحقّ بدليل اثني عشر عاماً قضيتها في إسبانيال أننا لا نُرغَمُ على مشاهدة حفلاتهم البابوية فحسب، بل إنّنا في خطر على حياتنا وأحفادنا»(٣٤).

ذكر توماس أرنولد في كتابه (الدعوة إلى الإسلام) أنّه كان في إيطاليا قوم يتطلّعون بشوق عظيم إلى الترك لعلّهم يحظون كما حظي رعاياهم من قبل بالجريّة والتسامح اللذين يئسوا من التمتّع بهما في ظلّ أيّ حكومة مسيحيّة (٣٥).

بل أشار توماس إلى أنّه حدث أن هرب اليهود الإسبان المضطهدون في جموع هائلة ، فلم يلجأوا إلا إلى تركيا في نهاية القرن الخامس عشر .

<sup>(</sup>٣٤) الأقليات الدينية والحل الإسلامي: ٥٦-٥٧.

<sup>(</sup>٣٥) الدعوة إلى الإسلام: ١٨٣.

ولعله من نافلة القول أن نقول: إنَّ بقاء غير المسلمين على دينهم قروناً متتالية في الشام ومصر والأندلس لدليلٌ على سماحة الإسلام، حتى وإن كانت تلك السماحة أدّت إلى إزالة الإسلام من بعض البلاد كالأندلس، حيث استغلّت بقيّة النصاري فيها ضعفاً اعتور المسلمين، فهجموا عليهم، واستأصلوا شأفتهم قتلاً وإبعاداً، وفي ذلك يقول الفرنسيّ إتيين دينيه: «المسلمون على عكس ما يعتقده الكثيرون، لم يستخدموا القوّة قطّ خارج حدود الحجاز لإكراه غيرهم على الإسلام، وإنّ وجود المسيحيّين في إسبانيا لدليلٌ واضحٌ على ذلك، فقد ظلُّوا آمنين على دينهم طوال القرون الثمانية التي ملك فيها المسلمون بلادهم، وكان لبعضهم مناصب رفيعة في بلاط قرطبة، ثمّ إذا بهؤلاء المسيحيّين أنفسهم يصبحون أصحاب السلطان في هذه البلاد، فكان أوَّل همَّ لهم أن يقضوا قضاءً تامّاً على المسلمين»(٣٦).

# ثالثاً: حقّهم في التزام شرعهم(٣٧):

إنّ من تسامح الإسلام مع مخالفيه من المواطنين أنّه لم يلزمهم

<sup>(</sup>٣٦) محمد رسول الله: ٣٣٢.

<sup>(</sup>٣٧) الأقليات الدينية والحل الإسلامي: ١٩.١٣.

بالالتزام بأحكامه التشريعيّة، فأعفاهم من دفع الزكاة التي هي ركن من أركان الإسلام، يكفر المسلم إن لم يقم به جاحداً لوجوبه، ويقاتل عليه.

ولم يفرض عليهم الجهاد مع المسلمين مع أنّه ذروة سنام الإسلام، ومنفعته تعود على أمن المسلمين وغيرهم من سكان دولة الإسلام ؛ وسبب إعفائهم من هذين الركنين الواجبين أنّهم يدفعون ضريبة ماديّة يسيرة مقابل ذلك الإعفاء، وهو ما يُعرف في الإسلام بـ (الجزية). قال السير توماس أرنولد: «هذه الجزية كانت من البساطة بحيث لم تكن تثقل كاهلهم ؛ وذلك إذا لاحظنا أنّها أعفتهم من الخدمة العسكريّة الإجباريّة التي كانت مفروضة على إخوانهم من الرعايا المسلمين» (٣٨).

كما سمح الإسلام لغير المسلمين بإقامة حياتهم الاجتماعيّة (الأحوال الشخصيّة) على تشريعاتهم الخاصة كالزواج والطلاق ونحو ذلك.

« وفي العقوبات قرّر الفقهاء أنّ الحدود لا تقام عليهم إلا فيما يعتقدون حلّه كشرب يعتقدون حلّه كشرب

<sup>(</sup>٣٨) الدعوة إلى الإسلام: ٧٧.

الخمر وأكل لحم الخنزير »(٣٩).

وحين أشكل على أمير المؤمنين عمر بن عبدالعزيز ـ رضي الله عنه ـ مخالفة أهل الذمّة للمسلمين في أحوالهم الاجتماعيّة ، وبقاؤهم على ما جرت به أحكام دينهم المخالف للإسلام ، وهم يعيشون بين ظهراني المسلمين ، حينذاك كتب إلى الإمام الحسن البصريّ ـ رحمه الله ـ مستفتياً : (ما بال الخلفاء الراشدين تركوا أهل الذمّة وما هم عليه من نكاح المحارم ، واقتناء الخمور والخنازير؟) . فأجابه الحسن البصريّ ـ رحمه الله ـ : (إنّما بذلوا الجنية ليُتركوا وما يعتقدون ، وإنّما أنت متّبع لا مبتدع . والسلام)(٢٠٠) .

ومن هنا كان لأهل الذمّة محاكمهم الخاصّة يحتكمون إليها إن شاؤوا، وإلا لجأوا إلى القضاء الإسلاميّ، كما سجل ذلك التاريخ، وإذا تحاكموا إلى المسلمين وجب لهم الحكم بالعدل، قال الله تعالى في كتابه العظيم لرسوله محمّد الكريم ﷺ:

﴿ فَإِن جَاءُوكَ فَاحْكُم بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمْ وَإِن تُعْرِضْ عَنْهُمْ فَلَن

<sup>(</sup>٣٩) حقوق أهل الذمة في الدولة الإسلامية: ٢١.٢٠.

<sup>(</sup>٤٠) المصدر السابق: ٢٢.

يَضُرُّوكَ شَيْئًا وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴿ يَعْنَ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴿ وَكَا لَا اللَّهُ الللللَّهُ اللللِّهُ الللللَّهُ اللللِّهُ الللللِ الللللِّلِمُ الللللِّهُ الللللِّلِمُ الللللِّهُ الللللِّلْمُ اللَّهُ الللللِّهُ الللللِّلْمُ الللللِّهُ الللللِّلِمُ الللللِّهُ الللللِّلْمُ الللللِّهُ الللللِّلْمُ اللللللِّلْمُ الللِّلْمُ اللَّهُ الللللِّلْمُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّلْمُ الللللِّهُ اللللللِّلْمُ اللللللِّلْمُ اللللللِّلْمُ اللللللِّلْمُ الللللللِّهُ اللللللِّلْمُ الللللللِّلْمُ اللللللِّلْمُ الللللِّلْمُ الللللللِّلْمُ اللللللِّهُ اللللللْمُ الللللللِّلْمُ الللللللِّلْمُ الللللللِّلْمُ اللللللللِّلْمُ اللللللللِّلْمُ اللللللللِّلْمُ اللللللللِّلْمُ اللللللللللِّلْمُ الللللللِّلْمُ الللللللللِ

يقول المؤرّخ الغربيّ (آدم متز) في كتابه (الحضارة الإسلاميّة في القرنُ الرابع الهجريّ):

«لمّا كان الشرع الإسلاميّ خاصّاً بالمسلمين فقد خَلَّتِ الدولة الإسلاميّة بين أهل الملل الأخرى وبين محاكمهم الخاصّة بهم، والذي نعلمه من أمر هذه المحاكم أنّها كانت محاكم كنسيّة، وكان رؤساء المحاكم الروحيّون يقومون فيها مقام كبار القضاة أيضاً، وقد كتبوا كثيراً من كتب القانون، ولم تقتصر أحكامهم على مسائل الزواج، بل كانت تشمل إلى جانب ذلك مسائل الميراث وأكثر المنازعات التي تخصّ المسيحيّين وحدهم مما لا شأن للدولة به» (١٤).

وهكذا يتضح أنّ الإسلام لم يعاقب غير المسلمين على فعل ما يرونه حلالاً في شرعهم، كشرب الخمر وأكل لحم الخنزير مع أنّهما حرام في الشريعة الإسلامية.

ولا شكَّ في أنَّ هذا من التسامح الإسلاميُّ مع المخالفين مما

<sup>(</sup>٤١) الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري: ١/ ٨٥.

ليس له نظير في أي تشريع ديني أو حكم أو نظام، يقول: (غوستاف لوبون) في كتابه (حضارة العرب) (٤٢): «كان يمكن أن تُعمي فتوح العرب الأولى أبصارهم، وأن يقترفوا من المظالم ما يقترفه الفاتحون عادةً، ويسيئوا معاملة المغلوبين، ويكرهوهم على اعتناق دينهم الذي كانوا يرغبون في نشره في العالم....

ولكنّ العرب اجتنبوا ذلك، فقد أدرك الخلفاء السابقون الذين كان عندهم من العبقريّة السياسيّة ما ندر وجوده في دعاة الديانات الجديدة أنّ النظم والديانات ليست مما يُفرضُ قسراً، فعاملوا كما رأينا أهل سوريا ومصر وإسبانيا وكلّ قُطْرِ استولوا عليه بلطف عظيم، تاركين لهم قوانينهم ونظمهم ومعتقداتهم، غير فارضين عليهم سوئ جزية زهيدة في الغالب إذا ما قيست بما كانوا يدفعونه سابقاً، في مقابل حفظ الأمن بينهم، فالحقّ أنّ الأمم لم تعرف فاتحين متسامحين مثل العرب، ولا ديناً سمحاً مثل دينهم».

#### رابعاً: حقّهم في العدل:

الإسلام دين العدل، والله سبحانه وتعالىٰ جعل الموازين

<sup>(</sup>٤٢) ص ٦٠٥. وانظر: الأقليات الدينية والحل الإسلامي: ٥٥.

الدقيقة ليقوم الناس بالقسط، ويحذروا من الوقوع في الجور والظلم، قـال تعالى: ﴿ وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْميزَانَ ﴿ ۖ أَلاَّ تَطْغَوْا فِي الْمِيزَانِ ﴿ ﴾ وَأَقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقَسْطُ وَلَا تُخْسِرُوا الْمِيزَانَ ﴿ إِلَّهِ ﴾ [الرحمن: ٧-٩]، وقال أيضاً: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكَتَابَ وَالْميزَانَ ليَقُومَ النَّاسُ بِالْقَسْطِ وَأَنزَلْنَا الْحَديدَ فيه بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلَيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴿ إِنَّ ﴾ [الحديد: ٢٥]، وأمرهم بالقسط في كلُّ حال حتّىٰ لو كان القيام بالقسط فيه ضررٌ على النفس أو على أقرب الأقربين كـمـا قـال الله تـعـالـين: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقَسْطِ شُهَدَاءَ للَّهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسكُمْ أَو الْوَالدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ إِن يَكُنْ غَنيًا أَوْ فَقيرًا فَاللَّهُ أَوْلَىٰ بهمَا فَلا تَتَّبِعُوا الْهَوَىٰ أَن تَعْدُلُوا وَإِن تَلْوُوا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خُبِيرًا ﴿ثِينَ ﴾ [النساء: ١٣٥] ، وأوجب عليهم الحكم بالعدل دائماً حيث قال الله جلّ جلاله: ﴿إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الْأَمَانَات إِلَىٰ أَهْلهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاس أَن تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ إِنَّ اللَّهَ نَعْمًا يَعْظُكُم بِهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿ إِلَّهُ ﴾ [النساء: ٥٨]، وألزمهم القيام بالعدل حتَّىٰ لو كان الحكم لصالح الأعداء على الأهل والأصحاب والأحباب، قال عزّ

وجلّ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قُوَّامِينَ لِلَّه شُهَدَاءَ بِالْقَسْطِ وَلا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَآنُ قَوْم عَلَىٰ أَلاَ تَعْدلُوا اعْدلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَقْوَىٰ وَاتَقُوا اللَّهَ يَجْرِمَنكُمْ شَنَآنُ قَوْم عَلَىٰ أَلاَ تَعْدلُوا اعْدلُوا هُو أَقْرَبُ لِلتَقْوَىٰ وَاتَّقُوا اللَّهَ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْملُونَ ﴿ ﴾ [المائدة: ٨]، ومن تمام العناية بغير المسلمين أنّ الإسلام كما خيّرهم بالتحاكم إلىٰ شرائعهم أكّد على المساواة بينهم وبين المسلمين في حقّ الحصول على العدل إذا تحاكموا إلى شريعة الإسلام، قال تعالىٰ : ﴿ فَإِن جَاءُوكَ فَاحْكُم بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمْ وَإِن تُعْرِضْ عَنْهُمْ فَلَن يَصُرُوكَ شَيْئًا وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴿ يَكُ ﴾ [المائدة: ٢٤]، فإن سرق مسلمٌ مال ذمّي قطعت يد السارق، مثله مثل الذمّي لو سرق مال مسلم، وكذا يقام على المسلم حدّ القذف لو قذف رجلاً أو امرأة من أهل الذمّة بغير حق (٤٢).

وقد سجّلت صفحات التاريخ بأحرف من نور صور العدل الذي قام به المسلمون مع غير المسلمين ، وأورد هنا شيئاً من تلك الصور الناصعة:

منها أنّ رجلاً من الأنصار يقال له: (طعمة بن أبيرق) أحد بني ظفر بن الحارث، سرق درعاً من جارٍ له يقال له: (قتادة بن

<sup>(</sup>٤٣) حقوق أهل الذمة في الدولة الإسلامية: ١٩ ـ ٢٠.

النعمان)، وكانت الدرع في جراب فيه دقيق، فجعل الدقيق ينتشر من خرق في الجراب، حتى انتهى إلى الدار وفيها أثر الدقيق، ثم خبّاها عند رجل من اليهود يقال له: (زيد بن السمين)، فالتمست الدرع عند طعمة، فلم توجد عنده، وحلف لهم: ما أخذها، وما له بها من علم، فقال أصحاب الدرع: (بلى والله، قد أدلج علينا، فأخذها، وطلبنا أثره حتى دخل داره، فرأينا أثر الدقيق).

فلمّا أن حلف تركوه، واتبعوا أثر الدقيق حتّى انتهوا إلى منزل اليهوديّ، فأخذوه، فقال: (دفعها إليّ طعمة بن أبيرق)، وشهد له ناسٌ من اليهود على ذلك، فقالت: بنو ظفر وهم قوم طعمة : (انطلقوا بنا إلى رسول الله على )، فكلّموه، وسألوه أن يجادل عن صاحبهم، وقالوا: (إن لم تفعل هلك صاحبنا، وافتضح، وبرئ اليهوديّ)، فهمّ الرسول على أن يعاقب اليهوديّ أن يعاقب تعنيف من حاولوا اتهامه ظلماً، تتلى في كتابه العزيز كلّ حين ؟ كي يظلّ العدلُ منها جاً للمسلمين، لا يحيدون عنه مع الناس جميعاً مسلمين كانوا أم غير مسلمين، حيث قال الله تعالى: ﴿إِنَّا جميعاً مسلمين كانوا أم غير مسلمين، حيث قال الله تعالى: ﴿إِنَّا جميعاً مسلمين كانوا أم غير مسلمين، حيث قال الله تعالى: ﴿إِنَّا

<sup>(</sup>٤٤) أسباب النزول للواحدي: ٢١٠-٢١١.

أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكَتَابَ بِالْحَقِ لَتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ اللَّهُ وَلا تَكُن لَلْخَائِنِينَ خَصِيماً ﴿ اللَّهَ وَاللَّهَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ غَفُوراً رَّحِيماً ﴿ اللَّهَ وَلا يَخَادُلُ عَنِ اللَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُ مَن كَانَ خَوَانًا أَثِيماً ثَخَادُلُ عَنِ اللَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُ مَن كَانَ خَوَانًا أَثِيماً ثَخَادُكُ يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللَّهَ وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيَّتُونَ مَا لا يَرْضَى مِنَ اللَّهَ وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيَّتُونَ مَا لا يَرْضَى مِنَ اللَّهُ وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيَّتُونَ مَا لا يَرْضَى مِنَ اللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ اللَّهُ عَنْهُمْ مَو اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُمْ مِنَ الْقَوْلُ وَكَانَ اللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ اللَّهُ عَنْهُمْ مَو اللَّهُ عَنْهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فَمَن يُجَادِلُ اللَّهَ عَنْهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَمْ مَن يَحُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلاً ﴿ اللّهِ عَنْهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَمْ مَن يَحُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلاً ﴿ اللّهُ عَنْهُمْ وَكِيلاً ﴿ اللّهُ عَنْهُمْ وَكِيلاً ﴿ اللّهُ عَنْهُمْ وَكِيلاً إِلَيْكَ اللّهُ عَنْهُمْ وَكِيلاً ﴿ اللّهُ عَنْهُمْ وَكِيلاً ﴿ اللّهُ عَنْهُمْ وَكِيلاً إِلَيْكَ اللّهُ عَنْهُمْ وَكِيلاً ﴿ اللّهُ عَنْهُمْ وَكِيلاً فَهُمْ إِلَا لَللّهُ عَنْهُمْ وَكِيلاً اللّهُ عَنْهُمْ وَكِيلاً اللّهُ عَنْهُمْ وَكِيلاً إِلَيْكَ فَاللّهُ عَنْهُمْ وَكِيلاً اللّهُ عَنْهُمْ وَكِيلاً اللّهُ عَنْهُمْ وَكِيلاً عَلَيْهُمْ وَكِيلاً اللّهُ عَنْهُمْ وَكِيلاً عَلَيْهِمْ وَكِيلاً اللّهُ عَنْهُمْ وَكِيلاً عَلَيْهُمْ وَكِيلاً عَلَيْهُمْ وَكِيلاً عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللّهُ عَنْهُمْ وَلَا عَلَيْكُونَ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَكُونَ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ واللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْكُونَ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عُلَاكُونَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُونُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَلِهُ وَلَا عَلَيْكُونُ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُوا وَكُولِ اللّهُ وَلَا عَلَيْكُونُ وَلَا عَلَيْكُوا اللّهُ وَلَا عَلَيْكُونُ وَلِلْكُوا اللّهُ وَلِهُ مِنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَيْكُوا اللّهُ وَلَا عَلَا ع

وسبق أن أوردت قصة القبطيّ مع ابن عمرو بن العاص رضي الله عنه (٤٥)، حيث كان عمرو والياً على مصر، فضرب ابنه أحد الأقباط بالسوط، وهو يقول: أنا ابن الأكرمين. فما كان من القبطيّ إلا أن رحل إلى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ في المدينة، وشكا إليه ذلك، فاستدعى الخليفة عمرو بن العاص \_ رضي الله عنه \_ وابنه، وأعطى الدرّة للقبطيّ، وقال له: اضرب ابن الأكرمين، فلمّا انتهى من ضربه التفت إليه عمر، وقال له: أدرها على صلعة عمرو ؟ فإنّما ضربك بسلطانه، فقال القبطيّ: إنّما ضربت من ضربتيّ، ثمّ التفت عمر \_ رضي الله

<sup>(</sup>٥٤) ص: ١٩ ـ ٢١ .

عنه \_ إلى عمرو بن العاص \_ رضي الله عنه \_ ، وقال: (يا عمرو ، متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمّهاتهم أحراراً؟).

وهناك قصّة أخرى حيث تنازع علىّ بن أبي طالب رضي الله عنه، وهو أميرٌ على المؤمنين، مع يهوديّ، فاحتكما إلى القاضي شريح بن الحارث الكنديّ، وتفصيل القصّة كما رواها شريح نفسه أنّه: «لمّا توجّه علىّ - رضى الله عنه - إلىٰ قتال معاوية - رضي الله عنه \_ افتقد درعاً له ، فلمّا رجع وجدها في يد يهوديّ يبيعها بسوق الكوفة، فقال: يا يهوديّ: الدرع درعي، لم أَهَب، ولم أَبعُ، فقال اليهوديّ: درعي، وفي يدي، فقال [عليٌّ]: بيني وبينك القاضي، قال [شريح]: فأتياني، فقعد على إلى جنبي، واليه وديّ بين يديّ، وقال: هذه الدرع درعى، لم أبع، ولم أَهَبْ، فقال لليهوديّ : ما تقول؟ قال : درعي، وفي يدي، وقال شريح: يا أمير المؤمنين هل من بيّنة؟ قال: نعم، الحسن ابني، وقنبر، يشهدان أنَّ الدرع درعي، قال شريح: يا أمير المؤمنين شهادة الابن للأب لا تجوز، فقال عليٌّ: سبحان الله !رجلٌ من أهل الجنَّة لا تجوز شهادته! سمعت رسول الله عَلَيْ يقول:

(الحسن والحسين سيّدا شباب أهل الجنّة) (٢٤)، فقال اليهودي : أمير المؤمنين قدّمني إلى قاضيه! وقاضيه يقضي عليه! أشهد أن هذا الدين على الحقّ، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأنّ محمّداً عبده ورسوله، وأنّ الدرع درعك يا أمير المؤمنين سقطت منك ليلاً » (٢٤).

ومن صور العدل مع غير المسلمين أن أمير المؤمنين عمر بن عبدالعزيز رضي الله عنه أمر منادياً أن ينادي: (ألا مَنْ كانت له مظلمةٌ فليرفعُها). فقام إليه رجلٌ ذمي من أهل حمص، أبيضُ الرأس واللحية، فقال: يا أمير المؤمنين أسألك كتاب الله. قال: وما ذاك؟ قال: العباس بن الوليد بن عبدالملك اغتصبني أرضي، والعباس جالس، فقال: يا عباس ما تقول؟ قال: أقطعنيها أمير المؤمنين الوليد بن عبدالملك، وكتب لي بها سجلاً. فقال عمر: ما تقول يا ذمي ؟ قال: يا أمير المؤمنين أسألك كتاب الله عز وجل. فقال عمر: كتاب الله أحق أن يتبع من كتاب الوليد بن عبدالملك، فردها عليه (١٨٨).

<sup>(</sup>٤٦) سنن الترمذي: ٥/ ٢٥٦.

<sup>(</sup>٤٧) أخبار القضاة: ٢/٢٠٠.

<sup>(</sup>٤٨) تاريخ دمشق: ٥٩/٨٥٣.

وهذا انطلاق من قول الرسول ﷺ: (ألا من ظلم معاهداً، أو انتقصه، أو كلّفه فوق طاقته، أو أخذ منه شيئاً بغير طيب نفس، فأنا حجيجه يوم القيامة)(٤٩).

ومثل هذه القصّة ما رواه المؤرّخ ابن الأثير (٥٠) أنّ الأمير عماد الدين زنكيّ دخل جزيرة ابن عمر ، وكان الزمان شتاءً ، فنزل بالقلعة، ونزل العسكر في الخيام، وكان في جملة أمرائه الأمير عزّ الدين أبو بكر الدبيسيّ، وهو من أكابر أمرائه، ومن ذوي الرأي عنده، فدخل الأمير الدبيسيّ، ونزل بدار يهوديّ، وأخرجه منها، فاستغاث اليهوديّ إلى عماد الدين، وهو راكبٌ، فسأل عن حاله، فأُخبر به، وكان واقفاً والدبيسيّ إلى جانبه ليس فوقه أحدّ، فلمّا سمع الخبر نظر إلى الدبيسيّ نظر مغضبٍ ، ولم يكلّمه كلمة واحدة، فتأخر القهقري، ودخل البلد، وأخرج خيامه، وأمر بنصبها خارج البلد، ولم تكن الأرض تحتمل وضع الخيام عليها؛ لكثرة الوحل والطين. وكلّ ذلك لإنصاف اليهوديّ المظلوم الذي غُصبَتُ داره .

<sup>(</sup>٩٤) سنن أبي داود: كتاب الحراج والإمارة والفيء: ٣/ ٤٣٧.

<sup>(</sup>٥٠) التاريخ الباهر في الدولة الأتابكية: ٧٦.

ومن أروع الصور على عدل المسلمين مع غيرهم أنّ القائد قتيبة ابن مسلم الباهلي \_ رحمه الله \_ وهو فاتح بلاد ما وراء النهرين والصين قد فتح مدينة (سمرقند) دون أن يخيّر أهلها بين الدخول في الإسلام، أو المعاهدة، أو القتال، وبعد عشرين سنة من فتحها وحين صار عمر بن عبدالعزيز \_ رضي الله عنه \_ خليفة للمسلمين، وسمع أهل سمرقند بعدله، سار إليه وفد منهم، واشتكوا إليه قتيبة، وكان إذ ذاك قد توفي، وقالوا له: (إنّ قتيبة لم يخيّرنا بما تقضي به شريعة الإسلام)، فكتب عندئذ عمر \_ رضي الله عنه \_ إلى واليه على سمرقند يأمره بأن يخرج منها هو وجيشه، وأن يخير أهلها بالخيارات الثلاثة، فلمّا خرج المسلمون منها آمن كثير من أهلها بدين الإسلام (١٥).

ومما هو جدير بالذكر أنه لا يخفئ على الشعوب المسلمة ما يلزم لغير المسلمين من الحقوق، فإذا قصر الحاكم في شيء من ذلك كانت الرعية أوّل من يبادر إلى طلب الإنصاف لهم، ورد الظلم عنهم، ومن صور ذلك أنّ الخليفة الأمويّ الوليد بن يزيد أجلى الذمّيين من قبرص، وجلبهم إلى الشام، فغضب عليه

<sup>(</sup>٥١) قصص من التاريخ للطنطاوي: ٨٥.

الفقهاء والعلماء، وعدوا ذلك ظلماً منه وعدواناً، فلمّا تولى ابنه يزيد الخلافة، وكان عادلاً، كلّمه العلماء في إرجاعهم إلى بلادهم، فردّهم إليها، فلذلك عُدّ هذا الخليفة من أعدل بني أميّة، وقالوا فيه: (الأشعّ والناقص أعدلا بني مروان)، يقصدون عمر ابن عبدالعزيز \_ رضي الله عنه \_ ويزيد بن الوليد رحمه الله (٥٢).

ومن الأمثلة البارزة والناصعة على عدل المسلمين مع غيرهم «موقف الإمام الأوزاعي من الوالي العبّاسي في زمنه، عندما أجلى قوماً من أهل الذمّة من جبل لبنان؛ لخروج فريق منهم على عامل الخراج، وكان الوالي هذا أحد أقارب الخليفة وعصبته، وهو صالح بن عليّ بن عبدالله بن عبّاس، فكتب إليه الأوزاعيّ رسالة طويلة، كان مما قال فيها: (فكيف تؤخذ عامّة بننوب خاصّة حتّى يُخرجوا من ديارهم؟، وحكم الله تعالى: فألا تَزِرُ وَازِرةٌ وِزْرَ أُخْرَى ﴿ اللهِ عَلَى الرصايا أن تُحفظ وتُرعى وصيّة رسول الله يَكلين ، وأحق الوصايا أن تُحفظ وتُرعى وصيّة رسول الله يَكلين ، وأحق الوصايا أن تُحفظ وتُرعى وصيّة رسول الله يَكلين ، فإنه قال: (من ظلم ذمّياً أو كلفه فوق

<sup>(</sup>٥٢) فتوح البلدان: ٢١٤.

طاقته فأنا حجيجه) (٥٣) إلى أن يقول في رسالته: (فإنّهم ليسوا بعبيد، فتكون في حلِّ من تحويلهم من بلد إلى بلد، ولكنّهم أحرار "أهل ذمّة) (٥٤).

وإدراكاً لعدل الإسلام والمسلمين مع غير المسلمين في كلّ حال وزمان، وهو ما لم يكن له نظير في الديانات الأخرى، ولا في الأم والحكومات الأخرى، فقد اعترف كثير من علماء الأم وكبرائهم بذلك في شهادات تركوها ناصعة في سجلات التاريخ إحقاقاً للحق وإنصافاً للواقع.

قال المؤرّخ البريطانيّ الشهير (هربرت جورج ولز) عن تعاليم الإسلام: "إنّها أسست في العالم تقاليد عظيمة للتعامل العادل، وإنّها لتنفخ في الناس روح الكرم والسماحة، كما أنّها إنسانيّة السمة، محكنة التنفيذ، فإنّها خلقت جماعة إنسانيّة يقلّ ما فيها مما يغمر الدنيا من قسوة وظلم اجتماعيّ عمّا في أيّة جماعة أخرى سبقتها » (٥٥).

<sup>(</sup>٥٣) السنن الكبرئ للبيهقى: ٩/ ٢٠٥.

<sup>(</sup>٥٤) غير المسلمين في المجتمع الإسلامي: ٣١.

<sup>(</sup>٥٥) من روائع حضارتنا للدكتور مصطفىٰ السباعي: ١٤٦.

ويقول السير توماس أرنولد ، وهو يتحدّث عن الاختلاف والتناحر في القرون الأولى من الحكم الإسلامي بين الطوائف المسيحيّة المتصارعة في الشام ومصر أشد تصارع ، يقول في كتابه الشهير (الدعوة إلى الإسلام) : "ولكنّ مبادئ التسامح الإسلامي حرّمت مثل هذه الأعمال التي تنطوي على الظلم ، بل كان المسلمون على خلاف غيرهم ، إذ يظهر لنا أنّهم لم يألوا جهداً في أن يعاملوا كلّ رعاياهم من المسيحيّين بالعدل والقسطاس ، مثال ذلك أنّه بعد فتح مصر استغلّ اليعاقبة فرصة إقصاء السلطات البيزنطيّة ليسلبوا الأرثدوكس كنائسهم ، ولكنّ المسلمين أعادوها أخيراً إلى أصحابها الشرعيّين بعد أن دلّل الأرثدوكس على ملكيتهم لها»(٥٦) .

وقال المستشرق الصقليّ (أماري): «إنّ من غُلبوا على أمرهم من سكان الجزيرة [يعني (صقلية)] كانوا في راحة وسرور على عهد الأمراء العرب المسلمين، وكانت حالتهم أحسن بكثير من حالة إخوانهم الإيطاليّين الذين كانوا يرزحون تحت نير

<sup>(</sup>٥٦) الدعوة إلى الإسلام: ٨٨-٨٨.

اللنجورمانيّين والفرنجة » (٥٧). وقال نظمي لوقا: «ما أرى شريعة أدعى للإنصاف ، ولا أنفى للإجحاف والعصبيّة من شريعة تقول: ﴿ وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَىٰ أَلاً تَعْدِلُوا ﴾ [المائدة: ٨] ، فأيّ إنسان بعد هذا يُكْرِمُ نَفْسَهُ ، وهو يدينها بمبدأ دون هذا المبدأ ؟ أو يأخذها بدين أقلّ منه تسامياً واستقامة؟ » (٥٥).

### خامساً: حقّهم في حفظ دمائهم وأموالهم وأعراضهم :

فالإسلام يحفظ للإنسان الحقوق الأساسية في الحياة التي لا غنى له عنها، وهي: حيفظ النفس، والدم، والمال، والعرض، والعقل، ويستوي في هذه الحقوق المسلم وغير المسلم، سواءً أكان مواطناً أم وافداً، فهي حقوق وحرمات معصومة لا تنتهك إلا بسبب شرعي، مثلهم في ذلك مثل المسلمين؛ فلا يصح إزهاق أرواحهم إلا قصاصاً، أو حداً على عقوبة؛ لأنّ الله تبارك تعالى يقول: ﴿ قُلْ تَعَالُواْ أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُكُمْ عَلَيْكُمْ أَلاً تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالدَيْنِ إِحْساناً وَلا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُم مَنْ عَلَيْكُمْ أَلاً تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالدَيْنِ إِحْساناً وَلا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُم مَنْ إِمْلاق نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلا تَقْرَبُوا الْفَوَاحشَ مَا ظَهَرَ مَنْهَا وَمَا بَطَنَ

<sup>(</sup>٥٧) الإسلام الدين الفطري الأبدي: ٢٩٠.

<sup>(</sup>٥٨) محمد الرسالة والرسول: ٢٦.

وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقَلُونَ ﴿ وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقَلُونَ ﴿ وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقَلُونَ

و يقول أيضاً: ﴿مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٢].

ورسولنا محمّد على خطبته يوم عرفة: (إنّ دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرامٌ كحرمة يومكم هذا، في بلدكم هذا، في شهركم هذا) (٥٩)، وليس هذا خاصّاً بالمسلمين ؛ لأنّ الرسول على يقول: (من قتل نفساً معاهداً لم يَرَحْ رائحة الجنّة، وإنّ ريحها ليوجد من مسيرة أربعين عاماً) (٦٠).

ولا يصح إيذاء غير المسلم بغير حق ، بأي وجه من الوجوه ، مثل : انتهاك عرضه ، ولا التعدي على ماله ، ولا الاعتداء عليه ، ولا قتله بغير حق شرعي ، وقد روي أنّ رجلاً من المسلمين قتل رجلاً من أهل الذمّة ، فَرُفع ذلك إلى رسول الله ﷺ ، فقال : (أنا أحق من أوفى بذمّته) ، ثمّ أمر به ، فَقُتِل (١١) .

<sup>(</sup>٩٩) صحيح البخاري: ٢/ ١٩١.

<sup>(</sup>٦٠) المصدر السابق: ٨/٨.

<sup>(</sup>٦١) سنن الدارقطني: ٣/ ١٣٥، رقم الحديث ١٦٧.

وفي خلافة الفاروق عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ قَتَلَ رجلٌ من بني بكر بن وائل رجلاً من أهل الذمّة بالحيرة ، فأمر عمر \_ رضي الله عنه \_ بتسليم الرجل إلى أولياء المقتول ليقتلوه ، فَسُلِّمَ إليهم ، فقتلوه (٦٢) .

وروي أنّ الخليفة الراشد أمير المؤمنين أبا الحسن عليّ بن أبي طالب \_ رضي الله عنه \_ أتي برجل من المسلمين قتل رجلاً من أهل الذمّة ، فقامت عليه البيّنة ، فأمر بقتله ، فجاء أخوه ، فقال : إنّي قد عفوتُ عنه ، فقال : فلعلّهم هدّدوك ، وفرَقُوك ، قال : لا ، ولكنّ قتله لا يردّ عليّ أخي ، وعوضوالي ، ورضيت ، قال : قال : أنت أعلم ، من كانت له ذمّتنا فدمُهُ كدمنا ، وديتُه كديتنا ، وفي رواية : (إنّما بذلوا الجزية لتكون دماؤهم كدمائنا ، وأموالهم كأموالنا)

أمّا الحرب في الإسلام وهي المعروفة بـ ( الجهاد ) فلا تقوم إلا لأسباب وجيهة ، وذات أهداف سامية ، فهي لا تكون إلا في

<sup>(</sup>٦٢) حقوقَ أهل الذمة في الدولة الإسلامية للمودودي: ١٨.

<sup>(</sup>٦٣) السنن الكبرئ: ٨/ ٣٤.

وانظر: غير المسلمين في المجتمع الإسلامي: ١٣.

#### الحالات التالية:

٢\_أن تكون عقاباً لمن نكث العهود والمواثيق ، كما قال تعالى : ﴿ وَإِن نَكَثُوا أَيْمَانَهُم مَنْ بَعْد عَهْدهِمْ وَطَعَنُوا فِي دينِكُمْ فَقَاتِلُوا أَئِمَةَ الْكُفْر إِنَّهُمْ لا أَيْمَانَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنتَهُونَ ﴿ آَنَ ﴾ [التوبة : ١٢] .

٣\_أن تكون ردعاً لمن منع وصول دعوة الحق إلى الناس كما قال عز وجل : ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَىٰ لا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ فَإِن النَّهُواْ فَلا عُدُوانَ إِلاَّ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴿ آلَا ﴾ [البقرة: ١٩٣].

٤ ـ أن تكون نصرة للمظلومين ؛ بأن يكون هدفها رفع الظلم عنهم ، كما قال جل جلاله : ﴿ وَمَا لَكُمْ لا تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوِلْدَانِ الّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعُلُ لَنَا مِن لَدُنكَ وَلِيًا وَاجْعَلْ لَنَا مِن لَدُنكَ مَنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعُلُ لَنَا مِن لَدُنكَ وَلِيًا وَاجْعَلْ لَنَا مِن لَدُنكَ

نَصيرُ الآنِ ﴾ [النساء: ٧٥].

يقول الهنديّ بيجي رودريك: «الإسلام أذن لرسوله بالجهاد لرفع الظلم والاضطهاد، ولإزالة العقبات التي تقف في وجه الدعوة للإسلام، تلك الدعوة التي لا تُكرِهُ أحداً على الدخول في هذا الدين، وإنّما تدعو الناس إليه، وتترك لهم الحريّة الكاملة للاختيار، ولذلك ما إن يدخل الناس في الإسلام حتى يتمسكوا به، ويستميتوا في الدفاع عنه، إنّ الإسلام هو دين السلام، السلام مع الله، والسلام مع الناس جميعاً » (١٤).

وعوداً على بدء أقول: كذلك لغير المسلمين حقّ حفظ أموالهم، فتقطع يدسارقها، ويعزّر مغتصبها، ومن استدان منهم شيئاً وجب عليه ردّه، ويعاقب المماطل فيه، وقد روى خالد بن الوليد رضي الله عنه أنّ رسول الله على الله عنه أموال المعاهدين إلا بحقها) (٦٥).

وقد رُوِيَ أنّ أحد قوّاد أحمد بن طولون كان يتولّى مدينة من مدن مصر ، فدخل راهبٌ من رهبان النصاري قصر أحمد بن

<sup>(</sup>٦٤) قالوا عن الإسلام: ٢٨٨.

<sup>(</sup>٦٥) مسند الإمام أحمد: ١٩/٤.

طولون ليتظلّم من ذلك، فرآه بعضُ الحُجّابِ الذين يختصّون بذلك القائد، فقال له: ما لك؟ قال: ظلمني، وأخذ منّي ثلاثمئة دينار، فقال له الحاجبُ: لا تَتَظَلّم، وأنا أُسلّم إليك ثلاثمئة دينار، فأخذه إلى داره، ودفع إليه ثلاثمئة دينار، فاغتنمها الراهبُ، وطار.

وَنُقِلَ الخبرُ إلى أحمد بن طولون، فأمرَ بإحضار القائد والحاجب والراهب، وقال للقائد: أليست عِلَلُكَ مُزاحَةً، ورزقُكَ دارّاً؟ وليس لك سبب يُحوجُكَ إلى مَدِّ يدكِ؟ قال: كذاك، قال: ما حَمَلَكَ على ما صنعتَ ؟

وأَمَرَ بِصَرِفِهِ عِن إمارة المدينة، وصَرَفَ الحاجبَ عن حجابته.

وأحْضَرَ النصرانيّ ، وقال: كم أخَذَ منكَ؟ قال: ثلاثمئة دينارٍ ، فقال: ويلك، لِمَ لم تقل: ثلاثة آلاف دينارٍ ، فأخذها لكَ من ماله بقولك؟ ، فأخذها من مال القائد، وأعطاها الراهب(٢٦).

ولهم حفظ أعراضهم ، فيجب كفّ الأذى عنهم، وتحرم غيبتهم؛ لأنّهم بعقد الذمّة وجب لهم ما للمسلمين ، كما قال ابن

<sup>(</sup>٦٦) التذكرة الحمدونية: ٣/ ٢٠٠١-٢٠٠١.

عابدين(٦٧).

وسئل (٦٨) عبدالله بن وهب، صاحب الإمام مالك ـ رحمهم الله ـ عن غِيبة النصراني، فقال: أوليس من الناس؟ قالوا: بلي، قال: فإن الله عز وجل يقول: ﴿ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنًا ﴾ [البقرة: ٨٣].

وهذه الحقوق الكبرى ليست للمواطنين من غير المسلمين فحسب ، بل هي أيضاً لمن استجار بالمسلمين من غيرهم ، فلهم الأمان والحماية وحق الرعاية ، كما قال تعالى : ﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجَرُهُ حَتَىٰ يَسْمَعَ كَلامَ اللّهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُ ذَلِكَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَىٰ يَسْمَعَ كَلامَ اللّهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُ ذَلِكَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَىٰ يَسْمَعَ كَلامَ اللّهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُ ذَلِكَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَىٰ يَسْمَعَ كَلامَ اللّهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُ ذَلِكَ الته مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ عَلَى بن أبي طالب رضي الله عنه أنّ الرسول عليه قال: (ذمّة المسلمين تتكافأ واحدة ، يسعى بها الرسول عليه قال: (ذمّة المسلمين تتكافأ واحدة ، يسعى بها أدناهم، فمن أخفر مسلماً فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين ، لا يقبل الله منه يوم القيامة صَرْفاً ولا عدلاً ) (١٩٠)،

<sup>(</sup>٦٧) ردّ المحتار على الدر المختار: ٣/ ٢٤٤.

<sup>(</sup>٦٨) بهجة المجالس وأنس المجالس ١/ ٢/ ٤٥٧.

<sup>(</sup>٦٩) صحيح البخاري: ٤/ ٧٤.

وقال: (ويجير على المسلمين أدناهم) (٧٠)، ولذلك حين قالت الصحابية أمّ هانئ بنت أبي طالب رضي الله عنها لرسول الله عنها: (يا رسول الله زعم ابن أمّي عليٌّ أنّه قاتلٌ رجلاً قدم أجرتُهُ، فلانُ بن هبيرة) قال رسول الله عليُّ : (قد أجرنا من أجرت يا أمَّ هانئ) (٧١).

وإعطاء الجوار والأمان للمستأمنين من المخالفين في الدين ، وما يتبعها من تحذير من خفر الجوار ، وتشديد على ضرورة الحفاظ عليه ومنع الاعتداء بعد إعطاء العهد على الأمان ، كل ذلك منقبة من مناقب الإسلام تجاه مخالفيه ، تكاد لا توجد في غير هذا الدين الحنيف .

# سادساً: حقّهم في الحماية من الاعتداء(٧٢):

ومن الحقوق اللازمة التي لا يصحّ التهاون بها ، أنّه تجب على الدولة الإسلاميّة حماية غير المسلمين في أراضيها من أيّ عدوّ خارجيّ يريدهم بسوء ؛ إذ إنّ لهم من الحقوق العامّة ما للمسلمين ، بل يلزم الدفاع عنهم مما يؤذيهم ، والقتال دونهم ،

<sup>(</sup>۷۰) سنن ابن ماجة: ۲/ ۸۹۵.

<sup>(</sup>٧١) صحيح البخاري: ٤/ ٦٧.

<sup>(</sup>٧٢) غير المسلمين في المجتمع الإسلامي: ٩-١١.

وفك أسراهم من الأعداء ، مقابل ما دفعوه من الجزية ، قال ابن حزم: «إنّ مَنْ كان في الذمّة ، وجاء أهل الحرب إلى بلادنا يقصدونه ، وجب علينا أن نخرج لقتالهم بالكُراع والسلاح ، وغوت دون ذلك صوناً لمن هم في ذمّة الله تعالى وذمّة رسوله عليه ؛ فإنّ تسليمه دون ذلك إهمال لعقد الذمّة »(٣٧).

ويشهد التاريخ بكثير من المواقف التي تدلّ على التزام المسلمين بذلك ، ومن صوره الجديرة بالتسجيل ما ذكره أبو يوسف - رحمه الله - (٧٤) من أنّ الصحابيّ الجليل أبا عبيدة عامر ابن الجرّاح - رضي الله عنه - ، وهو قائد الجيش الإسلاميّ الذي فتح الشام ، قد صالح أهل الشام على دفع الجزية ، فلمّا رأى أهل الذمّة وفاء المسلمين لهم وحسن السيرة فيهم صاروا أشدّاء على عدوّ المسلمين، وعوناً للمسلمين على أعدائهم ، فبعث أهل كلّ مدينة ممن جرى الصلح بينهم وبين المسلمين رجالاً من قبلهم مدينة ممن جرى الصلح بينهم وبين المسلمين وما يريدون أن

<sup>(</sup>٧٣) الفروق للقرافي: ٣/ ١٤.

وانظر: وموقف الإسلام من غير المسلمين في المجتمع الإسلامي للدكتور علي الصوا، ضمن كتاب: (معاملة غير المسلمين في الإسلام: ٢١١).

<sup>(</sup>٧٤) كتاب الخراج: ١٤٩.١٥١.

يصنعوا، فأتى أهل كلّ مدينة رسلهم يخبرونهم بأنّ الروم قلد جمعوا جمعاً لم يُرَ مثلُهُ، فأتى رؤساء أهل كلّ مدينة إلى الأمير الذي خلّفه أبو عبيدة \_ رضى الله عنه \_ عليهم، فأخبروه بذلك، فكتب والى كلّ مدينة ممن خلّفه أبو عبيدة ـ رضي اللّه عنه ـ إلىٰ أبي عبيدة يخبره بذلك ، وتتابعت الأخبار على أبي عبيدة ـ رضي الله عنه \_ ، فاشتدّ ذلك عليه وعلى المسلمين ، فكتب أبو عبيدة \_ رضي الله عنه \_ إلىٰ كلِّ وال ِتمِّن خلَّفه في المدن التي صالح أهلها يأمرهم أن يردوا عليهم ما جُبيَ منهم من الجزية والخراج ، وكتب إليهم أن يقولوا لهم : ( إنَّما رددنا عليكم أموالكم لأنَّه قد بَلَغَنا ما جُمعَ لنا من الجموع ، وأنَّكم اشترطتم علينا أن نمنعكم ، وإنَّا لا نقدر على ذلك ، وقد رددنا عليكم ما أخذنا منكم ، ونحن لكم علىٰ الشرط وما كتبنا بيننا وبينكم إن نصرنا الله عليهم )، فلمّا قالوا ذلك لهم ، وردّوا عليهم الأموال التي جبوها منهم ، قالوا : ( ردّكم اللّه علينا ، ونصركم عليهم ، فلو كانوا هم لم يردّوا علينا شيئاً ، وأخذوا كلُّ شيء بقي لنا حتى لا يدعوا لنا شيئاً ) .

والتقى المسلمون والروم ، فاقتتلوا قتالاً شديداً ، وَقُتِلَ من الفريقين خلقٌ كثيرٌ ، ثمّ نَصَرَ اللّهُ المسلمين . فلمّا رأى أهل المدن التي لم يصالح عليها أبو عبيدة ـ رضي الله عنه ـ ما لقي أصحابهم من المشركين من القتل ، بعثوا إلى أبي عبيدة ـ رضي الله عنه ـ يطلبون الصلح ، فأعطاهم الصلح على مثل ما أعطى الأولين ، إلا أنّهم اشترطوا عليه: إن كان عندهم من الروم الذين جاؤوا لقتال المسلمين ، وصاروا عندهم ، فإنّهم آمنون ، يخرجون بمتاعهم وأموالهم وأهلهم إلى الروم ، ولا يعترضُ لهم في شيء من ذلك ، فأعطاهم أبو عبيدة ـ رضي الله عنه ـ ، فأدوا الجزية ، وفتحوا له أبواب المدن .

ثمّ قفل أبو عبيدة ــرضي الله عنه ـراجعاً ، فصار كلّما مرّ عدينة لم يكن صالحه أهلها بعث رؤساؤها يطلبون الصلح ، فأجابهم إليه ، وأعطاهم مثل ما أعطى الأوّلين ، وكتب بينه وبينهم كتاب الصلح ، وكلّما مرّ على المدينة مما كان صالح أهلها ، وكان واليه فيها قد ردّ عليهم ما كان أخذ منهم تلقوه بالأموال التي كان ردّها عليهم مما كانوا صولحوا عليه من الجزية والخراج ، وتلقوه بالأسواق والبياعات ، فتركهم على الشرط الذي كان قد شرط لهم ، لم يغيّره ، ولم ينقصه .

ومن الصور المشرقة لحماية غير المسلمين أيضاً «موقف شيخ الإسلام ابن تيميّة حينما تغلّب التتار على الشام ، وذهب الشيخ ليكلّم (قطلوشا) في إطلاق الأسرى ، فسمح القائد التتريّ للشيخ بإطلاق أسرى المسلمين ، وأبى أن يسمح له بإطلاق أهل الذمّة ، فما كان من شيخ الإسلام إلا أن قال : لا نرضى إلا بافتكاك جميع الأسارى من اليهود والنصارى؛ فهم أهل ذمّتنا ، بافتكاك جميع الأسارى من اليهود والنصارى؛ فهم أهل ذمّتنا ، ولا ندع أسيراً ، لا من أهل الذمّة ، ولا من أهل اللّة ، فلمّا رأى إصراره وتشدّده أطلقهم له » (٥٠).

وإذا كانت حماية غير المسلمين من المعتدين الخارجيّين الزمة، فحمايتهم من الاعتداء الداخليّ ألزم، قال الماورديّ: «ويُلتزَمُ لهم \_ يعني أهل الذمّة \_ ببذل الجزية حقّان:

أحدهما: الكفّ عنهم. والثاني: الحماية لهم، ليكونوا بالكفّ آمنين، وبالحماية محروسين »(٧٦).

ولأنّ في ترك حمايتهم ظلماً شديداً لهم ، والإسلام دينٌ

<sup>(</sup>٧٥) غير المسلمين في المجتمع الإسلامي: ١٠.

<sup>(</sup>٧٦) الأحكام السلطانية: ١٤٣، وموقف الإسلام من غير المسلمين في المجتمع الإسلامي للدكتور على الصوا: ٢١١.

يحارب الظلم بأنواعه ، فالله سبحانه وتعالى يقول : ﴿ وَمَن يَظْلِم مِنكُمْ نُذُقّهُ عَذَابًا كَبِيرًا ﴿ وَلَكَ ﴾ [الفرقان: ١٩] وينقل عنه ـ جلّ وعلا ـ رسولنا محمّد بن عبدالله على قوله في الحديث القدسيّ : (يا عبادي إنّي حرّمتُ الظلم على نفسي ، وجعلته بينكم محرّماً ، فلا تظالموا ) (٧٧) ، لذلك كله كان إيذاء أهل الذمّة أو ظلمهم من الآثام الشنيعة ، وصار الحرص على الوفاء بعهدهم واجباً على خليفة المسلمين يجب عليه متابعة ولاته في تحقيقه ، ولذلك قرن رسول الله ﷺ إيذاءهم بإيذائه وإيذاء الله تعالى ، فقال ﷺ (من آذاني ، ومن آذاني فقد آذي الله) (٧٨) .

وتعهد بَهِ بالمحاجّة يوم القيامة عن أهل الذمّة ممن أساء اليهم ، فقال عَلَيْ : (مَنْ آذِى ذمّياً فأنا خصمه ، وَمَنْ كنت خصمه خصمته يوم القيامة)(٧٩). وفي رواية : (ألا مَنْ ظلم معاهداً ، أو كلّفه فوق طاقته ، أو أخذ شيئاً بغير طيب نفس منه ، فأنا حجيجه يوم القيامة)(٨٠).

<sup>(</sup>٧٧) رياض الصالحين: ٦٥.

<sup>(</sup>٧٨) الجامع الصغير: رقم الحديث ٨٢٧٠.

<sup>(</sup>٧٩) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٨٠) السنن الكبرئ للبيهقى: ٩/ ٢٠٥.

وهكذا يتضح لنا بجلاء أنّه تجب حماية أهل الذمّة من كلّ أذى صَغُراً م كَبُراً وقال القرافيّ: «إنّ عقد الذمّة يوجب حقوقاً علينا لهم؛ لأنّهم في جوارنا ، وفي خفارتنا وذمّة الله تعالى وذمّة رسوله [ عليه عليه عليه عليه عليه عليه م ولو بكلمة سوء ، أو غيبة في عرض أحدهم ، أو نوع من أنواع الأذيّة ، أو أعان على ذلك ، فقد ضيّع ذمّة الله تعالى وذمّة رسوله عليه ودمّة رسوله عليه ودمّة رسوله عليه ودمّة رسوله على ذلك ، فقد ضيّع ذمّة الله تعالى وذمّة رسوله عليه ودمّة الإسلام » (٨١) .

ومن صور المحافظة على حقوقهم ما روي من أن عامر بن عبدالله العنبري مرّ وهو على دابة - برجل من أعوان السلطان، فإذا هو قد علق ذميّاً، يدعوه إلى دار الإمارة، والذميّ يستغيث، فمال إليه عامر، فقال: ما لك وله؟ قال: أذهب به إلى دار الإمارة يكنسها، فأقبل عامر على الذميّ، فقال: يطيب قلبك بهذا له؟ قال: لا؛ يشغلني عن ضيعتي، فقال له عامر: أديت الجزية؟ قال: نعم، فأقبل على عون السلطان، فقال: إني أراه يذكر أنه قد أدى جزيته، ولا أراك تنكر ذاك، وإنما يذهب بسخرة، ولا أراه تطيب نفسه بذاك، فدعه، قال: لا أدعه، قال: والله لتدعنه،

<sup>(</sup>۸۱) الفروق: ۱٤.

قال: والله لا أدعه، فقال: والله لا تظلم ذمة الله اليوم وأنا شاهد، والله لا تخفر ذمة محمد على وأنا حيّ، فلم يزل به حتى أفلته، واستخرجه من يده (٨٢).

ولعظم حقهم كان أمير المؤمنين عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ يسأل الوافدين عليه من الأقاليم عن حال أهل الذمّة، فيقولون له: (ما نعلم إلا وفاءً) (٨٣)، بل إنّه \_ رضي الله عنه وصي بأهل الذمّة خيراً عند وفاته، فقد روى أبو يوسف (١٤) عن حصين بن عمرو بن ميمون \_ رحمهم الله \_ عن عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ أنّه قال: (أوصي الخليفة من بعدي بأهل الذمّة خيراً، أن يوفّى لهم بعهدهم، وأن يُقاتل من ورائهم، وأن لا يكلّفوا فوق طاقتهم)؛ وما ذلك إلا لعظم حقّ أهل الذمّة في يكلّفوا فوق طاقتهم)؛ وما ذلك إلا لعظم حقّ أهل الذمّة في ينتقص منه، أو يخالف شرع الله فيما أوجبه الله على الأمّة ينتقص منه، أو يخالف شرع الله فيما أوجبه الله على الأمّة تجاههم.

<sup>(</sup>۸۲) تاریخ دمشق : ۲۱ /۲۱ .

<sup>(</sup>٨٣) تاريخ الطبري: ١٨/٤.

<sup>(</sup>٨٤) كتاب الخراج: ١٣٦.

## سابعاً: حقّهم في المعاملة الحسنة:

إنّ في القرآن الكريم قاعدة جليلة هي الأساس في التعامل مع غير المسلمين ، فقد بيّنت أنّ الأصل أن تكون معاملتهم حسنة ، بل أن يحظوا بالبرّ والإحسان ، ما لم تبرز منهم مظاهرعمليّة من العداء الصريح ، حيث قال الله تعالى : ﴿ لا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَن الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ في الدّين وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مّن ديَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحبُّ الْمُقْسطينَ ﴿ ۚ إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُو كُمْ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلَىٰ إِخْرَاجِكُمْ أَن تَوَلُّوهُمْ وَمَن يَتُولَّهُمْ فَأُولَٰئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴿ ﴾ [الممتحنة: ٨، ٩]، والبرّ في الآية الأولى أعظم من المعاملة الحسنة ، ولكنَّه يستلزمها ، قال الإِمام القرافيّ في بيان المراد به: هو « الرفق بضعيفهم، وسدّ خلّة فقيرهم ، وإطعام جائعهم، وكساء عاريهم، ولين القول لهم-علىٰ سبيل التلطف لهم والرحمة، لا علىٰ سبيل الخوف والذَّلة ـ واحتمال أذيّتهم في الجوار \_ مع القدرة على إزالته \_ لطفاً منّا بهم، لا خوفاً ولا طمعاً ، والدعاء لهم بالهداية ، وأن يُجْعَلُوا من أهل السعادة، ونصيحتهم في جميع أمورهم، في دينهم ودنياهم، وحفظ غيبتهم ، إذا تعرّض أحدٌ لأذيّتهم، وصون أموالهم

وعيالهم وأعراضهم وجميع حقوقهم ومصالحهم، وأن يعانوا على دفع الظلم عنهم، وإيصالهم إلى جميع حقوقهم. . . . إلخ »(٨٥).

ولم يكن هذا التوجيه من المولئ - عزّ وجلّ - كلاماً يُقرأ فحسب ، بل تحوّل إلى سلوك عام لجميع المسلمين، ابتداءً من رسولنا على وخلفائه وولاة المسلمين، وانتهاء بعامة المؤمنين، ودراسة سيرة الرسول على تنبئ عن صفحات مشرقة في حسن تعامله - عليه أفضل الصلاة والسلام - مع غير المسلمين، فقد كان له جيران منهم، وكان يداوم على برهم، والإهداء لهم، وقبول هداياهم، حتى إنّ امرأة يهوديّة وضعت له السمّ في ذراع شاة أهدته إياها.

وكان يعود مرضاهم، ويتصدّق عليهم، ويتعامل معهم في التجارة، ولقد تصدّق ﷺ بصدقة على أهل بيت من اليهود (٨٦)، واستمرّ المسلمون بعده في التصدّق على أهل ذلك البيت .

وروى أبو قتادة \_ رحمه الله \_ أنّه لمّا جاء إلى المدينة وفد نصارى الحبشة أنزلهم رسول الله ﷺ في مسجده ، وقام بنفسه

<sup>(</sup>٨٥) الفروق: ٣/ ١٥، وانظر: الأقليات الدينية والحلِّ الإسلاميّ: ٤٦.٤٥.

<sup>(</sup>٨٦) كتاب الأموال لأبي عبيد: ٦١٣.

على ضيافتهم وخدمتهم، وكان هذا الخُلُقُ مع الأحباش وفاءً منه وَلَيْ ضيافتهم وخدمتهم، وكان هذا الخُلُقُ مع الأحباش وفاءً منه وَلَيْتُهُ الله الله عليهم كانوا لأصحابنا مكرمين، فأحبُ أن أكرمهم بنفسي)(٨٧)، ويقصد بذلك إكرامهم لمن هاجر من الصحابة وضوان الله عليهم إلى الحبشة.

وكان رسول الله عَيْ يربى أصحابه ورضوان الله عليهم على حسن معاملة غير المسلمين، روى ابن كثير «أنّ يهوديّاً اسمه زيد ابن سعنة جاء إلى رسول الله عَلَيْ ، يطلبه ديناً له عليه ، فأخذ اليهوديّ بمجامع قميص النبيّ عَلَيْتُ وردائه، وجذبه، وأغلظ له القول ، ونظر إلى النبيِّ عَيْلِيُّ بوجه غليظ، وقال: يا محمَّد، ألا تقضيني حقّي؛ إنَّكم يا بني عبد المطلب قلومٌ مُطُلٌ، وشـدَّد له القول، فنظر إليه عمر بن الخطاب ـ رضي اللّه عنه ـ وعيناه تدوران في رأسه كالفَلَك المستدير ، ثمّ قال : يا عدوّ الله ، أتقول لرسول الله عَيْكِين ما أسمع؟ وتفعل ما أرى؟ فوالذي بعثه بالحق لولا ما أحاذر لَوْمَهُ لضربتُ بسيفي رأسك ، ورسول الله عَيْكُمْ ينظر إلى عمر في سكون وتؤدة ، وتبسّم، ثمّ قال: (أنا وهو يا عمر كنّا أحوج إلى غير هذا منك يا عمر: أن تأمرني بحُسْن الأداء ، وتأمره

<sup>(</sup>٨٧) التذكرة الحمدونية ٣/ ٩٥، من روائع حضارتنا: ١٣٤.

بِحُسْنِ التقاضي، اذهب به يا عمر، فاقضه حقّه، وزده عشرين صاعاً من تمر)، فكان هذا سبباً لإسلام اليهوديّ، فقال: أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله» (٨٨).

ودخل على رسول الله على عليكم . فرد عليهم: وعليكم . قالت عائشة \_ رضي الله عنها \_: ففه متُها ، فقلت : وعليكم السام واللعنة . فقال على : (مهلاً يا عائشة ؛ إنّ الله يحبُّ الرفق في الأمر كله) فقلت : يا رسول الله أو لم تسمع ما قالوا ؟ قال رسول الله على : (قد قلت : وعليكم)(٨٩) .

وسار صحابة رسول الله على على هديه الكريم في حسن التعامل مع غير المسلمين، فأمر أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه بأن يُصْرَفَ معاش دائم من بيت مال المسلمين ليهودي وعياله مستشهداً بقول الله تعالى: ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ للْفُقراءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلِّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِقَابِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلِّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِقَابِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلِّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرَقَابِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ

<sup>(</sup>۸۸) البداية والنهاية: ۲/۳۱۰.

<sup>(</sup>٨٩) صحيح البخاري: ٧/ ٨٠، صحيح مسلم: ١٧٠٦/١.

\_\_\_\_\_ حقوق غير المسلمين في بلاد الإسلام \_\_\_\_

حَكِيمٌ ﴿ إِلَّهِ ﴾ [التوبة: ٦٠]، فيجمعله من مسساكين أهل الكتاب (٩٠).

وكان الصحابي الجليل عبدالله بن عمرو بن العاص - رضي الله عنهما ـ يحسن إلى جيرانه كثيراً ، بل كان يوصي غلامه أن يعطي جاره اليهودي من الأضحية ، ويكرّر الوصيّة مرة بعد مرّة (٩١) ، حتّى دهش الغلام ، وسأله عن سرّ هذه العناية بجار يهوديّ ، فقال عبدالله ـ رضي الله عنه ـ : إنّ النبيّ عليّة قال : (ما زال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننتُ أنّه سيورّثه) (٩٢) .

وقد حفظ لنا التاريخ وثيقة فريدة جامعة، من أحد سلاطين المسلمين لولاته، بشأن اليهود في أقاليمهم، فقد كتب السلطان محمّد بن عبدالله سلطان المغرب في اليوم السادس والعشرين من شعبان سنة ١٢٨٠ هـ الموافق الخامس من شهر فبراير سنة ١٨٦٤م:

( نأمر مَنْ يقف على كتابنا هذا من سائر خدّامنا وعمّالنا

<sup>(</sup>٩٠) الخراج: ٢٦. وانظر: غير المسلمين في المجتمع الإسلامي: ٥١.

<sup>(</sup>٩١) سنن الترمذي: البر والصلة عن رسول الله: رقم الحديث: ١٨٦٦.

<sup>(</sup>۹۲) صحيح البخاري: ٢١٩/١٠. ٣٧٠.

والقائمين بوظائف أعمالنا: أن يعاملوا اليهود الذين بسائر إيالتنا عا أوجبه الله تعالى من نصب ميزان الحق، والتسوية بينهم وبين غيرهم في الأحكام، حتى لا يلحق أحداً منهم مثقال ُذرّة من الظلم، ولا يضام، ولا ينالهم مكروه ولا اهتضام، وأن لا يعتدوا هم ولا غيرهم على أحد منهم في أنفسهم، ولا في أموالهم، وأن لا يستعملوا أهل الحرف منهم إلا عن طيب أنفسهم، وعلى شرط توفيتهم بما يستخقونه على عملهم؛ لأنّ الظلم ظلمات يوم القيامة، ونحن لا نوافق عليه، لا في حقّهم ولا في حقّ غيرهم، ولا نرضاه؛ لأنّ الناس كلهم عندنا في الحقّ سواء، ومن ظلم أحداً منهم، أو تعدّى عليه، فإنّا نعاقبه بحول الله.

وهذا الأمر الذي قررناه وأوضحناه وبينّاه كان مقرّراً ومعروفاً ومحرّراً ، لكن زدنا هذا المسطور تقريراً وتأكيداً ووعيداً في حقّ من يريد ظلمهم، وتشديداً؛ ليزيد اليهود أمناً إلى أمنهم، ومن يريد التعدي عليهم خوفاً إلى خوفهم)(٩٣).

وقد شهد عدد غير قليل من المنصفين الغربيّين بهذه السجيّة

<sup>(</sup>٩٣) الأقليات الدينية والحل الإسلامي: ٥٨ ـ ٩٥ .

الكريمة التي تحلّى بها المسلمون، وما زالوا قائمين بها، أعني حسن معاملتهم لغير المسلمين، ومن ذلك قول (رينو): "إنّ المسلمين في مدن الأندلس كانوا يعاملون النصارئ بالحسنى، كما أنّ النصارئ كانوا يراعون شعور المسلمين، فيختنون أولادهم، ولا يأكلون لحم الخنزير (٩٤).

## ثامناً: حقّهم في التكافل الاجتماعيّ:

تفخر بعض الدول بتوفير الرعاية الاجتماعية للمعوزين، وهذا بلا شك شيء محمود، ولكن ثما يجب الاعتراف به أنّ الإسلام سبق تلك الدول وأنظمتها إلى تحقيق هذا، ولن أتحدث عمّا توفره الشريعة الإسلامية للمحتاجين من المسلمين؛ لأنّ هذا مما هو في غنى عن التفصيل؛ فالزكاة ما فُرِضَتْ إلا لسدّ حاجة المحتاجين، وصدقة التطوّع ما نُدب إليها إلا لإعانة الفقراء والمساكين، لكنّ الحديث سيكون عن شمول هذا النوع من الضمان الاجتماعيّ غير المسلمين في المجتمع الإسلاميّ؛ إذ جعلت الشريعة الإسلامية كفالة العاجزين عن الكسب المشروع – مسلمين كانوا أم غير مسلمين - جعلتها حقّاً واجباً على الدولة الإسلاميّة، فتنفق عليهم مسلمين - جعلتها حقّاً واجباً على الدولة الإسلاميّة، فتنفق عليهم

<sup>(</sup>۹٤) من روائع حضارتنا: ۱٤٧.

من بيت المال ، ويأثم الحاكم لو قصّر في إيصال هذا الحقّ لأهله.

وقد سجّل التاريخ الإسلاميّ صوراً ناصعة في توفير هذا الحقّ لغير المسلمين من قِبل الخلفاء والولاة، ومن تلك الصور ما رواه الإمام أبو يوسف \_ رحمه الله \_ (٩٥) عن عمر بن نافع ، عن أبي بكر ـ رحمهم الله ـ أنّ أمير المؤمنين الفاروق عمر بن الخطّاب ـ رضي الله عنه ـ مرّ ببابٍ عليه قومٌ ، وعليه سائلٌ يسألُ، شيخٌ كبيرٌ ضريرُ البصر ، فضربَ عمر عضده من خلفه، وقال: من أيّ أهل الكتاب أنت ؟ فقال: يهودي ، قال: فما ألحاك إلى ما أرى؟ قال: أسأل الجزيَّة، والحاجةُ، والسنُّ، فأخذ عمر بيده، وذهب به إلى منزله، فرضخ له بشيء من المنزل، ثمَّ أرسل إلى خازن بيت المال، فقال: انظر هذا وضُرباءه، فوالله ما أنصفناه؛ أن أكلنا شبيبته، ثمّ نخذله عند الهرم: ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ للْفُقَرَاء وَالْمَسَاكِين وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَة قُلُوبُهُمْ وَفَى الرَقَابِ وَالْغَارِمِينَ وَفَى سَبِيلِ اللَّه وَابْنِ السَّبيلِ فَريضَةً مَنَ اللَّه وَاللَّهُ عَليمٌ حَكيمٌ ﴿ ﴾ [التوبة: ٦٠]، والفقراء هم المسلمون ، وهذا من المساكين من أهل الكتاب، ووضع عنه الجزية وعن ضربائه ، قال أبو بكر : أنا شهدتُ ذلك

<sup>(</sup>٩٥) كتاب الخراج: ١٣٦.

من عمر ، ورأيت ذلك الشيخ .

وجاء في كتاب الصلح بين خالد بن الوليد \_ رضي الله عنه \_ وأهل الحيرة في العراق: ( . . . . فإن فتح الله علينا فهم على ذمّتهم ، لهم بذلك عهد الله وميثاقه ، أشد ما أخذ على نبي من عهد أو ميثاق ، وعليهم مثل ذلك لا يخالفوا ، فإن غُلبوا فهم في سعة ، يسعهم ما وسع أهل الذمّة ، ولا يحلّ فيما أمروا به أن يخالفوا ، وجعلت لهم أيما شيخ ضعف عن العمل ، أو أصابته يخالفوا ، وجعلت لهم أيما شيخ ضعف عن العمل ، أو أصابته أفة من الآفات ، أو كان غنيّاً فافتقر ، وصار أهل دينه يتصدّقون عليه ، طرحت جزيته ، وعيل من بيت مال المسلمين وعياله ، ما أقام بدار الهجرة ودار الإسلام ، فإن خرجوا إلى غير دار الهجرة ودار الإسلام ، فإن خرجوا إلى غير دار الهجرة ودار الإسلام فليس على المسلمين النفقة على عيالهم) (٩٦).

وحين مر أمير المؤمنين عمر بن الخطّاب \_ رضي الله عنه \_ وهو في الشام على قوم من النصارى مجذومين ، أمر أن يعطوا من الصدقات ، وأن يُجرى عليهم القوت (٩٧).

وكتب أمير المؤمنين عمر بن عبدالعزيز \_ رحمه الله \_ إلى عدي

<sup>(</sup>٩٦) كتاب الخراج: ١٥٥ ـ ١٥٦ .

<sup>(</sup>٩٧) غير المسلمين في المجتمع الإسلامي: ١٧.

ابن أرطأة عامله على البصرة: (وانظر مَنْ قِبلك من أهل الذمّة مَنْ قبلك من أهل الذمّة مَنْ قد كبرت سنّه ، وضعفت قوّته ، وولّت عنه المكاسب ، فأجرِ عليه من بيت مال المسلمين ما يصلحه)(٩٨).

ولقول الله تعالى: ﴿لا يَنْهَاكُمُ اللّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدّينِ وَلَمْ يُخرِجُوكُم مِن دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴿ كُمْ مِن دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴿ كُمْ السّابِعِين يعطون المُقْسِطِينَ ﴿ كُمْ السّابِعِين يعطون رهبان النصارى مِن زكاة الفطر، ولذلك أجاز بعض العلماء إعطاءهم من الزكاة .

وأخيراً أقول:

إنّ هناك حقوقاً أخرى معروفة لم أذكرها اعتماداً على أنّها من البدهيّات، مثل: حقّهم في العمل، وحقّهم في السكنى والتنقل، وحقّهم في التعليم، ونحوها (٩٩).

ولكن قبل أن أعيد القلم إلى مخباه شعرت بأنه ما زال للحديث بقية ، وما زال في الكأس جرعة ، فأردت منه أن يختم حديثه بهذه الإيماءة:

<sup>(</sup>٩٨) الأموال لأبي عبيد: ٥٧ .

<sup>(</sup>٩٩) انظر: فقه الاحتساب على غير المسلمين: ٣٦.٥٥.

وإنّنا حينما نوازن بينِ أحوال غير المسلمين في بلاد الإسلام وأحوال الأقليّات الإسلاميّة في البلاد غير الإسلاميّة سواء اليوم أم عبر التاريخ، يتبيّن لنا الفرق الشاسع بين الحالين، فماذا حصل للمسلمين في الحروب الصليبيّة وفي إسبانيا والصين والاتحاد السوفيتي؟ وكيف يعاملون اليوم في البلقان وروسيا وفلسطين والهند؟

إنَّ الإِجابة جديرة بالتأمّل، ومن ثمَّ الإِنصاف وقول الحقّ

\_\_\_\_\_ حقوق غير المسلمين في بلاد الإسلام \_\_\_\_\_ والعدل: ﴿ وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَىٰ أَلاَّ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ للتَّقْوَىٰ وَاتَّقُوا اللَّهَ ﴾ [المائدة: ٨]، واللَّه خير الحاكمين .

## خصوصية

## جزيرة العرب في الإسلام

ألقي عليّ سؤال حين انتهيت من إلقاء هذا البحث في ندوة: (حقوق الإنسان في الإسلام) التي عقدت في روما ، فحواه: (كيف تزعمون أنّ الإسلام كفل لغير المسلمين حريّة المعتقد ، والمملكة العربيّة السعوديّة تمنعهم من ممارسة شعائرهم علناً ، ومن إقامة كنائس ومعابد لهم ؟).

وللإجابة عن هذا السؤال أقول(١٠٠):

إنَّ من المعلوم أن المجتمع الدولي في العصر الحديث يتكون من دول ذات سيادة على أراضيها محدودة بحدود معترف بها، وأنه من حق كل دولة أن تطبق قوانينها وأنظمتها داخل حدودها على رعاياها، وعلى المقيمين على أراضيها، وأن لا يطبق في أراضيها قانون أجنبي، بل لا مرجع فيها سوى دستورها ونظامها العام وقضائها الوطني.

وأمّا سريان التزاماتها التعاهدية بموجب مواثيق منظمة الأمم

<sup>(</sup>١٠٠) المحضر العام الخامس لعام ١٤٢٠هـ (١٩٩٩م) للجنة التحضيرية للمجلس الأعلىٰ للشؤون الإسلامية في المملكة العربية السعودية .

المتحدة وقراراتها التي تتناول حقوق الإنسان على وجه الخصوص، فهو مقيد بشرط عدم المساس بنظام الدولة وأمنها العام، حسبما ورد في نصوص المواثيق والإعلانات الدولية الخاصة بحقوق الإنسان، حيث نصت الفقرة (٢) من المادة (٢٩) من مواد الإعلان العالميّ لحقوق الإنسان الذي أقرّته الجمعيّة العامّة للأم المتحدة في العاشر من ديسمبر عام ١٩٤٨م على أنّه (لا يخضع أيُّ فرد في ممارسة حقوقه وحريّاته إلا للقيود التي يقرّرها القانون مستهدفاً منها حصراً ضمان الاعتراف بحقوق وحريّات الآخرين واحترامها، والوفاء بالعادل من مقتضيات وحريّات الآخرين واحترامها، والوفاء بالعادل من مقتضيات الفضيلة والنظام العام ورفاه الجميع في مجتمع ديموقراطيّ) (١٠١).

ودستور المملكة العربية السعودية الذي ارتضاه شعبها هو الشريعة الإسلامية المستمدة من كتاب الله وسنة رسوله على خما نص على ذلك النظام الأساسي للحكم في المملكة العربية السعودية.

ويتضح من مراجعة ما جاء في الشريعة الإسلامية أنها قد أقرّت حق الإنسان في الاعتقاد وممارسة الشعائر لغير المسلمين

<sup>(</sup>١٠١) حقوق الإنسان: مجموعة صكوك دولية: المجلد الأول ١٠/١.

وإقامة المعابد في بلاد الإسلام (١٠٢)، واستثنت من ذلك جزيرة العرب، ف هذه الجزيرة حَرَمُ الإسلام؛ فهي مَعْلَمُهُ الأوّلُ، ودارُهُ العرب، ق قصَبَةُ الديارِ الإسلاميّة ، وعاصمتُها ، وقاعدةٌ لها على مرّ العصورِ وكرّ الدهورِ ، منها تفيضُ أنوارُ النبوّةِ الماحيةُ لظلمات الجاهليّة »(١٠٣) فمنعت الشريعة الإسلاميّة غير المسلمين من المجاهرة بشعائرهم الدينيّة ومن إقامة معابد لهم في جزيرة العرب (١٠٤).

روى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنّ رسول الله عنه أن السول الله عنه أن السول الله عنه أن السول الله عنه أن العرب حمّى لا أدع إلا مسلماً )(١٠٥).

وروت أمّ المؤمنين عائشة \_ رضي الله عنها \_ أنّ رسول الله ﷺ قال : (لا يبقينَّ دينانِ في جزيرة العرب)(١٠٦)

وقالت أمّ المؤمنين عائشة ـ رضي الله عنها ــ: (آخرُ ما عهد

<sup>(</sup>١٠٢) أحكام أهل الذمة: ٢/ ١٣٠.

<sup>(</sup>١٠٣) خصائص جزيرة العرب لبكر بن عبدالله أبو زيد: ٢٩.

<sup>(</sup>١٠٤) فقه الاحتساب على غير المسلمين: ٤٨.

<sup>(</sup>۱۰۵) صحیح مسلم: ۱۳۸۸/۲.

<sup>(</sup>١٠٦) الموطأ: ٢/ ٨٩٢.

رسول الله ﷺ: لا يُتْرَكُ بجزيرة العربِ دينان)(١٠٧)، وفي رواية أخرىٰ: (لا يبقينَّ دينانِ في أرض العرب) (١٠٨).

وروى عبدالله بن عمر بن الخطاب\_رضي الله عنهما\_أنّ رسول الله ﷺ قال: (لا يجتمع في جزيرة العرب دينان)(١٠٩).

ومن ثم أصبح لزاماً على المملكة العربية السعودية التي تلتزم بالشريعة الإسلامية في سياستها الداخلية والخارجية، أن تمنع إقامة أيّ دور للعبادة غير المساجد، وألا تسمح بالمجاهرة بالأديان الأخرى؛ نظراً إلى خصوصية موقعها.

والمملكة العربية السعودية بذلك لا تعارض المواثيق الدولية المتعلقة بالمبادئ العامة، ولا الخاصة بحقوق الإنسان الأساسية في مجال حرية الاعتقاد وممارسة الشعائر، وقد يوجد خلاف حول بعض المفهومات في مجال تطبيق هذه المبادئ وكيفية تنفيذها، وعلى الحدود التي ينبغي عدم تعديها في هذا الشأن.

ولا شك في أن ما جاء في المواثيق والعمهود والإعملانات

<sup>(</sup>١٠٧) مسند الإمام أحمد: ٦/ ٢٧٥.

<sup>(</sup>١٠٨) الموطأ: ٢/ ٨٩٢.

<sup>(</sup>١٠٩) سلسلة الأحاديث الصحيحة: ٩٢٤.

والقرارات الدولية الصادرة في إطار منظمة الأمم المتحدة مما يتناول حقوق الإنسان من مختلف جوانبها ، وعلى وجه الخصوص حق الإنسان في إظهار دينه ومعتقده ، وفي العبادة وإقامة شعائرها وممارستها ، سواء أكانت ممارسته إيّاها بمفرده أم مع جماعة ، جهراً كان أم سراً (١١٠)، لا شك في أنّ ما جاء من ذلك ليس مطلقاً ، وإنما هو مقيد بما نصت عليه الفقرة (٣) من المادة الثامنة عشرة من العهد الدولي الخاص بحقوق الإنسان المدنية والسياسية ، الصادر في الأوّل من ديسمبر من سنة ١٩٦٦م ، التي نصّت على أنه: (لا يجوز إخضاع حرية الإنسان في إظهار دينه أو معتقده إلا للقيود التي يفرضها القانون والتي تكون ضرورية لحماية السلامة العامة، أو النظام العام، أو الصحة العامة، أو الآداب العامة، أو حقوق الآخرين وحرياتهم الأساسية)(١١١).

وكذا المادة الأولى من الإعلان الدولي بشأن القضاء على

<sup>(</sup>١١٠) المادة (١٨) من مواد الإعلان العالمي لحقوق الإنسان.

حقوق الإنسان: مجموعة صكوك دولية: المجلد الأول: ٦/١.

<sup>(</sup>١١١) حقوق الإنسان: مجموعة صكوك دولية: المجلد الأول ٢٩/١.

جميع أشكال التعصّب والتمييز على أساس الدين أو المعتقد الذي أقرته الجمعية العامة للأم المتحدة بقرارها ذي الرقم (٥٥) الصادر عن دورتها السادسة والثلاثين في ٥٧ نوفمبر ١٩٨١م؛ إذ تضمنت الفقرة (٢) من المادة الأولى منه: أنّه (أنه لا يجوز إخضاع حرية المرء في إظهار دينه أو معتقداته إلا لما قد يفرضه القانون من حدود تكون ضرورية لحماية الأمن العام، أو النظام العام، أو الصحة العامة أو الأخلاق العامة ، أو حقوق الآخرين وحرياتهم الأساسية)(١١٢).

ويجب أن يعلم غير المسلمين أنّ الشريعة الإسلامية لا تؤاخذ أتباع الأديان السماوية بسبب معتقداتهم، أو ممارستهم شعائرهم الدينية، وأنّ القاعدة في الإسلام أنه (لا إكراه في الدين)، كما ورد في القرآن الكريم: ﴿لا إِكْرَاهَ فِي الدّينِ قَد تَبّينَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَي فَمَن يَكْفُر بِالطّاغُوت ويُوْمِن بِاللّهِ فَقَد اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَىٰ لا انفصام لَهَا وَاللّه سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ وَقُل البقرة: ٢٥٦] ، وقال الله تعالى: ﴿وَقُلِ الْحَقَ مِن رَبِّكُمْ فَمَن شَاءَ فَلْيُوْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيكُفُر إِنّا أَعْتَدْنَا لِلظّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَاء كَالْمُهْلِ يَشْوِي لِلظّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَاء كَالْمُهْلِ يَشْوِي

<sup>(</sup>١١٢) المصدر السابق: المجلد الأول ١/ ١٧٠.

وليس القصد من تخصيص جزيرة العرب بهذا المنع اتخاذ موقف تمييزي ضد غير العرب من معتنقي الديانات الأخرى ؛ فهذا التحريم يشمل غير المسلمين من العرب أيضاً ، كما أن الشريعة الإسلامية جعلت لبعض مناطق الجزيرة حرمة خاصة ، فلا يجوز مثلاً لغير المسلم عربياً كان أم غير عربي ، أن يدخل الأماكن المقدسة (مكة والمدينة) ، كما لا يجوز للمسلم نفسه أن يُخِلَّ المحرمتها ، ولو بصيد حيوان ، أو اقتلاع نبات برّيّ ، ويُعدُّ ذلك إذا

حدث من المسلم إثماً دينياً.

وفي ظل هذه الخصوصية الدينية والتاريخية المعترف بها للجزيرة العربية بالذات استمر هذا الوضع وسريان أحكامه منذ ما يزيد على أربعة عشر قرناً من الزمان ، فلم تنشأ فيها منذ ذلك الوقت معابد ، ولا بيع ، ولا أماكن عبادة أخرى غير المساجد ، ولم تُمارس فيها شعائر دينية لغير المسلمين .

وهذه الخصوصية فرضت على المملكة العربية السعودية التزامات شرعية توجب عليها المحافظة على قدسية جزيرة العرب، فلا تأذن لأتباع أي دين غير الإسلام أن يقيموا فيها معابد لهم، ويَحْرُم عليها أن تأذن لأتباع الأديان الأخرى أن يقيموا علانية على أراضيها شعائرهم التعبدية.

وهذه الخصوصيّة أيضاً فرضت على المملكة العربية السعودية مسؤوليات والتزامات دولية تتجاوز حدودها الجغرافية في جزيرة العرب إلى أرجاء العالم الإسلامي الذي ترفض دوله وشعوبه التي يزيد تعداد سكانها على مليار ومئتي مليون مسلم أن تكون هناك معابد لغير المسلمين في المملكة العربية السعودية ؛ وذلك امتثال لنهي الرسول على عن ذلك، ولأن فيها الكعبة المشرّفة، وهي قبلة

المسلمين التي يتوجهون إليها في كل يوم لأداء الصلاة، وفيها مكة المكرمة ، والمدينة المنورة ، والحرم المكي، والحرم المدني، والمشاعر المقدّسة التي هي مهوئ أفتدة المسلمين، ويقصدونها من كلّ أنحاء العالم لأداء الحج والعمرة.

بل لو وافقت جميعُ دول العالم الإسلاميّ على إقامة معابد لغير المسلمين في المملكة العربية السعودية، وهي لن توافق ، فإنّ المملكة العربية السعودية لا تستطيع الموافقة تبعاً لذلك؛ لأنَّ هذا الوضع لا خيار للمملكة العربية السعودية فيه؛ إذ إنه يستند إلى أصل ديني لا يمكن تجاوزه، وتعدُّ المطالبة بإلـغائه من خـلال طلب رفع الحظر عن ممارسة الشعائر الدينية لغير المسلمين، والسماح لهم بإقامتها علانية، وفي أماكن عامة، تعدُّ سابقةً خطيرةً تعني المطالبة بانتهاك القواعد العامة لدساتير الدول، وبالنسبة للمملكة العربية السعودية تمثل انتهاكاً لقاعدة أساسية من قواعد الشريعة الإسلامية، التي هي شرعة سماوية، وليست قانوناً وضعياً قابلاً للتعديل أو التعطيل ، فلا تملك أي سلطة مهما كانت قوّتها حق التغيير والتعديل فيه ، ولذلك أصدرت اللجنة الدائمة للبحوث العلميّة والإفتاء بالمملكة العربيّة السعوديّة فتوى رقمها (١٢٤١٣)

في ١/٤/ ١٤٢١هـ الموافق ٣/٧/ ٢٠٠٠م تؤكد فيها على عدم جواز إقامة معابد لغير المسلمين ، ولا السماح بإعلان شعائرهم في جزيرة العرب .

وأصدر المجلس الإسلاميّ العالميّ للدعوة والإغاثة بياناً في جلسته المنعقدة برئاسة فضيلة شيخ الأزهر في القاهرة بتاريخ العاشر من أكتوبر عام ٢٠٠٠م حول التصريحات الصادرة عن الكردينال (بيفي) أسقف (بولونيا) وغيره من مسؤولي الكنيسة الكاثوليكيّة في إيطاليا والفاتيكان، ضدّ المسلمين، التي تطالب ببناء كنائس في السعوديّة، وقد تضمّن ذاك البيان ما نصّة:

(التأكيد الحاسم بأنّ الجزيرة العربيّة، وقلبها المملكة العربيّة السعوديّة، هي الحصانة الجغرافيّة لعقيدة الإسلام، لا يجوز شرعاً أن يقوم فيها دينان، ولا يجوز بحال أن يُشهر على أرضها غير دين الإسلام، كما تستنكر هيئة رئاسة المجلس العودة إلى المطالبة ببناء كنائس على أرض السعوديّة بعد أن حُسِم هذا الأمر سابقاً في حوار مطوّل مع الفاتيكان عبر اللجنة الإسلاميّة العالميّة للحوار، واتُفقَ على إغلاق هذا الملفّ، وعدم إثارته ثانياً).

كما أكَّد كثيرٌ من العلماء المسلمين على أنَّ مما يجب على من

يحكم جزيرة العرب عدم السماح بإقامة المعابد لغير المسلمين ، فقال أحدهم ، وهو الشيخ بكر أبو زيد، « أمّا وجود لبنة على لبنة لعبد كافر: كنيسة ، أو صومعة ، أو بيت نار . . . وهكذا ، فهذا عينُ المبارزة والمحاربة لدينه وشرعه (الإسلام)»(١١٣).

كما أن التساهل مع ذلك يتناول في الوقت نفسه النظام العام في المملكة العربية السعودية وأمنها الوطني، وهما يقومان على أساس الشريعة الإسلامية، وبخاصة أن المملكة العربية السعودية ليس فيها مواطنون غير مسلمين، أما من سواهم من غير المسلمين فإن إقامتهم مؤقتة حيث قدموا بإرادتهم، وطبقاً لعقود عمل تنص على ضرورة التزامهم بأنظمة البلد الذي يعملون فيه، والمملكة العربية السعودية تضم مبلايين من الوافدين، ومن مختلف الجنسيات، جاؤوا للعمل والتجارة فيها، وهم يعتنقون أدياناً مختلفة، فالسماح لكل منهم بممارسة شعائره الدينية علناً، وإقامة كنائس ومعابد ونحوها للعبادة، يؤدي إلى فتنة عامة وإخلال بالأمن والنظام العام.

<sup>(</sup>١١٣) خصائص جزيرة العرب: ٨٣.

ومما يحسن التأكيد عليه أن حرية الاعتقاد والتدين الشخصي للمقيمين في المملكة العربية السعودية من غير مواطنيها أمر لا تمنعه أنظمة المملكة، وليس لأحد أن يتدخل في شؤون عباداتهم الفردية، أو يجبرهم على التخلي عن معتقداتهم، ولم يسبق لأحد من النصارى أو غيرهم أن تعرض للمضايقة أو المعاقبة بسبب معتقده، أو بسبب إقامته شعائره في داره الخاصة، ما لم يكن ذلك علانية:

وتأكيداً لما سبق فإن أعضاء السلك الدبلوماسي أو القنصلي، أو غيرهم ، من سائر المقيمين الآخرين من غير المسلمين ، يقيمون شعائرهم في دورهم الخاصة بلا علانية ، ولا يخضعون من جرّاء ذلك لأيّ مساءلة ، ولكن إذا خرج أداء الشعائر عن كونه ممارسة للعبادة ، وانتقل إلى إطار الإعلان والمجاهرة أو التبشير الديني ، فإنه يكون في ذلك إضرار بالأمن والنظام العام ، وهما أمران لا تسمح بهما المواثيق والإعلانات الدولية الخاصة بحقوق الإنسان ، كما هو موضح في كل من المادة الثامنة عشرة من العهد الدولي الخاص بالحقوق المدنية والسياسية ، وكذا المادة الأولى من الإعلان الدولي بشأن عدم التمييز القائم على أساس الدين والمعتقد .

وهكذا يتضح مما تقدم أنه في الوقت الذي تستمد فيه المملكة العربية السعودية نظامها ودستورها من الشريعة الإسلامية ؛ فإنها تحترم وتحافظ على حق ممارسة الشعائر الدينية لغير المسلمين فيها بما يتفق مع خصوصياتها الدينية والتاريخية وواقعها ، كما أنه في الموقت نفسه يتفق مع ما ورد في المواثيق الدولية المشار إليها . والله الهادي إلى سواء السبيل .

## تُبُتُ المصادر والمراجع

- أحكام أهل الذمة/ لابن قيم الجوزية، تحقيق: طه عبدالرؤوف سعد، ط ١، سنة ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ـ أحكام الذميّين والمستأمنين في دار الإسلام/ للدكتور عبدالكريم زيدان، مؤسسة الرسالة، بيروت، سنة ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
- الأحكام السلطانيّة والولايات العامّة / لأبي الحسن عليّ بن محمّد الماورديّ ، دار الكتب العلميّة ، بيروت .
- أخبار عمر وأخبار عبدالله بن عمر/ لعلي الطنطاويّ وناجي الطنطاويّ ، ط ٣ ، سنة ١٣٩٢هـ/ ١٩٧٣م، دار الفكر ، بيروت .
- أخبار القضاة / لأبي بكر محمّد بن خلف بن حيّان (وكيع) ت ٢٠٠٣هـ ، تحقيق : عبدالعزيز مصطفىٰ المراغيّ ، المكتبة التجاريّة ، القاهرة ، سنة ١٩٤٧ ـ ١٩٥٠م .
- أسباب النزول/ لأبي الحسن عليّ بن أحمد الواحديّ، ت ٤٦٨ هـ، تحقيق: السيّد أحمد صقر، ط ٣، سنة ١٤٠٧ هـ، مؤسسة علوم القرآن، بيروت، عام ١٩٧٩م.
- الإسلام الدين الفطري الأبدي / لأبي النصر مبشر الطرازي الحسيني ، دار عمر بن الخطاب ، الإسكندرية .
- الإسلام والعرب / لروم لانذو ، ترجمة: منير البعلبكيّ، ط

- ٢، سنة ١٩٧٧م ، دار العلم للملايين ، بيروت .
- ـ الإسلام وغير المسلمين / للدكتور وهبة الزحيليّ ، ط ١ ، سنة ١٤١٨هـ/ ١٩٩٨م ، دار المكتبيّ ، دمشق .
- ـ الأقليّات الدينيّة والحلّ الإسلاميّ / للدكتور يوسف القرضاويّ، ط ٣ ، سنة ١٤١٨هـ / ١٩٩٨م ، المكتب الإسلاميّ ، بيروت .
- م أهل الذمّة في الإسلام/ لآرثر ستانلي ترتون ، ترجمة : د. حسن حبشيّ ، ط ٢ ، سنة ١٩٦٧م ، دار المعارف ، القاهرة .
- ـ البداية والنهاية / لأبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي، ت ٧٧٤هـ، مطبعة السعادة ، القاهرة ، سنة ١٣٥١هـ.
- بهجة المجالس وأنس المجالس وشحذ الذاهن والهاجس / لأبي عمر يوسف بن عبدالله بن محمد بن عبدالله بن محمد بن عبدالبر النمري القرطبي ت ٤٦٣هـ، تحقيق: محمد مرسي الخولي، دار الكتب العلمية ـ بيروت ـ لبنان .
- التاريخ الباهر في الدولة الأتابكيّة بالموصل / لعليّ بن أبي المكارم محمّد بن محمّد بن الأثير الجزريّ ، ت ١٣٠ هـ ، تحقيق: عبدالقادر أحمد طليمات ، دار الكتب الحديثة ، القاهرة.
- تاريخ الرسل والملوك (تاريخ الطبريّ) / لأبي جعفر محمّد ابن جرير الطبريّ، ت ٣١٠هـ، تحقيق: محمّد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، سنة ١٩٦٠ ١٩٧٠م.
- التذكرة الحمدونيّة / لمحمّد بن الحسن بن محمّد بن عليّ بن

- حمدون ، تحقیق : إحسان عبّاس وبكر عبّاس ، ط ۱ ، سنة المام ، دار صادر ، بیروت ، لبنان .
- تسامح الغرب مع المسلمين / لعبداللطيف بن إبراهيم بن عسب داللطيف الحسين ، ط ١ ، سنة ١٤١٩هـ ، ١٩٩٩م ، دار ابن الجوزيّ ، الدمام .
- الجامع الصغير / لجلال الدين عبدالرحمن بن الكمال أبي بكر السيوطي ، ت ١٩٩هـ ، دار الكتب العلمية ، بيروت .
- حاضر العالم الإسلامي / للوثر وب ستودارد ، ترجمة عجاج نويهضي ، ط۳ ، سنة ۱۹۷۱م ، دار الفكر ، بيروت .
- الحريّات والحقوق في الإسلام / لمحمّد رجاء حنفي عبد المتجلي، من مطبوعات رابطة العالم الإسلاميّ، مكّة المكرّمة سنة 1٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م.
- الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري / لآدم متز ، ترجمة / محمد عبدالهادي أبو ريدة ، ط ٣، سنة ١٩٧٥م ، لجنة التأليف والترجمة ، القاهرة .
- حضارة العرب / لغوستاف لوبون ، ترجمة : عادل زعيتر ، ط ٣ ، سنة ١٩٥٦م ، دار إحياء الكتب العربيّة ، القاهرة .
- حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام وإعلان الأم المتحدة لمحمّد الغزاليّ، ط ١، سنة ١٤١٣هـ/ ١٩٩٣م، دار الدعوة الإسكندريّة. حقوق الإنسان بين الشريعة الإسلاميّة والفكر القانونيّ الغربيّ/

للدكتور محمّد فتحي عثمان ، ط آ ، سنة ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م ، دار الشروق ، بيروت ، لبنان .

- حقوق الإنسان في الإسلام لعبداللطيف الحاتميّ ، ط ١ ، سنة ١٤١هـ / ١٩٩٠م ، دار الجيل ، بيروت ، لبنان .
- حقوق الإنسان : مجموعة صكوك دولية : من منشورات الأم المتحدة ، نيويورك ، سنة ١٩٩٣م .
- حقوق أهل الذمّة في الدولة الإسلاميّة/ لأبي الأعلى المودوديّ ، الدار السعوديّة للنشر والتوزيع ، جدة .
- حقوق غير المسلم في المجتمع الإسلامي / للأستاذ الدكتور عدنان ، بحث مقدم لندوة (إثراء حقوق الإنسان ، الإعلان العالمي لحقوق الإنسان من منظور إسلامي ) جنيف : ٢٠ ٢١ / ٧ / ١٩ ه.
- حقوق المواطن غير المسلم في الدولة الإسلاميّة/ لمثنّى أمين نادر ، ط ١ ، سنة ١٩٩٩م ، دار البلد ، الخرطوم .
- خصائص جزيرة العرب / لبكر بن عبدالله أبو زيد ، ط۲ ، سنة ١٤١٨ هـ / ١٩٩٧ م ، دار ابن الجوزيّ ، الدمام .
- الدعوة إلى الإسلام/ لتوماس أرنولد ، ترجمة: د . حسن إبراهيم ، و: د . عبدالمجيد عابدين ، مكتبة النهضة المصريّة ، سنة ١٣٩٠هـ/ ١٩٧٠م .
- ردّ المحتار على الدرّ المختار / لمحمّد أمين بن عابدين، المطبعة

الأميريّة ، سنة ١٣٢٦هـ .

- رياض الصالحين من كلام سيّد المرسلين / لأبي زكريّا محيي الدين يحيئ النوويّ ، ت ٦٧٦هـ ، تحقيق : محيي الدين الجراح ، مؤسسة مناهل العرفان ، بيروت .
- \_ سنن ابن ماجه (ضمن: الكتب الستّـة وشروحها) / لأبي عبدالله محمّد بن يزيد الربعيّ ، ت ٢٧٣هـ ، ط٢ ، دار سحنون، تونس .
- ـ سنن الترمذي (ضمن: الكتب الستّة وشروحها) / لأبي عيسى محمّد بن عيسى الترمذي ، ت ٢٧٩هـ ، ط٢ ، دار سحنون ، تونس.
- سن الدارقطني / لأبي الحسن علي بن عمر البغدادي (الدارقطني )، ت ٣٨٥ه ، تحقيق عبدالله هاشم اليماني المدني، شركة الطباعة الفنية المتحدة ، المدينة المنوّرة ، سنة ١٩٦٦م .
- ـ السنن الكبرى / لأبي بكر أحمد بن الحسين البيهقيّ ، ت ٤٥٨هـ ، المطبعة الرحمانيّة ، القاهرة ، سنة ١٣٤٧هـ ١٩٢٨م.
- الشرق الأدنى: مجتمعه وثقافته / لكويلر يونغ ، ترجمة عبدالرحمن محمّد أيوب ، دار النشر المتحدة ، القاهرة .
- صحيح البخاري (ضمن : الكتب الستّة وشروحها) لأبي عبدالله محمّد بن إسماعيل البخاري ، ت ٢٥٦هـ ، ط٢ ، دار سحنون ، تونس .

- غير المسلمين في المجتمع الإسلامي / للدكتور يوسف القرضاوي ، ط ٣ ، سنة ١٤١٣هـ / ١٩٩٢م ، مكتبة وهبة ، القاهرة .
- \_ فتوح البلدان / لأحمد بن يحيى البلاذريّ ، ت٢٧٩ه ، تحقيق : صلاح الدين المنجد ، مكتبة النهضة المصريّة ، القاهرة ، سنة 1907 \_ 1970 م .
- الفروق / للإمام شهاب الدين أبي العبّاس أحمد بن غدريس الصنهاجيّ ( القرافيّ ) ، عالم الكتب ، بيروت .
- فقه الاحتساب على غير المسلمين / للدكتور عبدالله بن إبراهيم الطريقي ، ط ١ ، سنة ١٤١٦هـ ، دار المسلم ، الرياض .
- ـ قالوا عن الإسلام/ للدكتور عماد الدين خليل ، ط ١ ، سنة ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م ، الندوة العالميّة للشباب الإسلاميّ ، الرياض.
- قصّة الحضارة / لول ديورانت ، ترجمة : محمّد بدران و آخرين ، ط ٢ ، سنة ١٩٦٤ ١٩٦٧م ، لجنة التأليف والترجمة والنشر ، القاهرة .
- كتاب الأموال/ للقاسم بن سلام ، تحقيق : محمّد خليل هرّاس، ط ١ ، سنة ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م ، دار الكتب العلميّة ، بيروت .
- ـ كتاب الخراج/ للقاضي أبي يوسـف يعقوب بن إبراهيم ، ت ١٨٢هـ ، ( بلا بيانات ) .
- ـ الكشّاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه الـتأويل/

لأبي القاسم محمود بن عمر الزمخشري ، ت ٥٣٨هـ، دار المعرفة، بيروت .

- محمّد الرسالة والرسول/ لنظمي لوقا ، ط ٢ ، سنة ١٩٥٩م ، دار الكتب الحديثة ، القاهرة .
- محمّد رسول الله/ لإتين دينيه ، ترجمة : د . عبدالحليم محمّد ومحمّد عبدالحليم محمود ، ط٣، سنة ١٩٥٩م ، الشركة العربيّة للطباعة والنشر ، القاهرة .
- المسند (ضمن : الكتب الستّة وشروحها) / لأبي عبداللّه أحمد بن حنبل ، ت ٢٤١هـ ، ط٢ ، دار سحنون ، تونس .
- معاملة غير المسلمين في الإسلام / للمجمع الملكيّ لبحوث الحضارة الإسلاميّة (مؤسسة آل البيت) في الأردن ، سنة ١٤١٠هـ/ ١٩٨٩م.
- من روائع حضارتنا / للدكتور مصطفى السباعيّ ، ط ١ ، سنة ١٤٢٠ هـ ٩٩٩ م ، دار الوراق ، بيروت .
- ـ الموطأ (ضمن : الكتب الستّة وشروحها) / للإمام مالك ابن أنس ـ ، ط٢ ، دار سحنون ، تونس .

海绵袋

泰泰

## فهرس الموضوعات

| الصفحة                 | الــــــــوضــــوع                  |
|------------------------|-------------------------------------|
| ٥                      | المقدّمة :                          |
| ۹                      | أصناف غير المسلمين في بلاد الإسلا   |
| غير المسلمين ٩         | الصنِّف الأوَّل : المواطنون من      |
| 17                     | الصنف الثاني : المستأمنون           |
| د الإسلام ١٣           | الحقوق العامّة لغير المسلمين في بلا |
| الإنسانيّة ١٤          | أولاً: حقّهم في حفظ كرامته.         |
| <b>YY</b>              | ثانياً : حقّهم في حريّة المعتقد.    |
|                        | ثالثاً: حقّهم في التزام شرعهم       |
| ٣٦                     | رابعاً : حقّهم في العدل             |
| م وأموالهم وأعراضهم ٤٨ | خامساً : حقّهم في حفظ دمائه         |
| الاعتداء ٥٥            | سادساً: حقّهم في الحماية من         |
| سنة                    | سابعاً : حقّهم في المعاملة الحس     |
| تماعيّ ٦٩              | ثامناً : حقّهم في التكافل الاج      |

| حقوق غير المسلمين في بلاد الإسلام |  |
|-----------------------------------|--|
| خصوصيّة جزيرة العرب في الإسلام ٧٥ |  |
| ثبت المصادر والمراجع              |  |
| فهرس الموضوعات                    |  |